
1



Dieses E-Buch umfasst fünf Teile :

Teil 1  Vorbereitungen
Dieses E-Buch wendet sich an

In Kürze !

A. Wie sind wir entstanden ?

B. Geistige Aspekte

C. Naturwissenschaftliche Aspekte

Teil 2  Kernteil
D.  Mensch und Materie

1. Der Sonnenkosmos entsteht

2. Während ERDE : ein Überblick

3. Geologische Schichten bis zum Nachweis von Fossilien

4. Anhaltspunkte der Datierung   von D. Bosse

5. Während ERDE : Details

6. Zeitleisten

7. Hat es Lemuria oder Atlantis je gegeben ?

8. Unsere Zukunft

Teil 3  Nachklänge
E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

F.  Evolution des Bewusstseins und seelische Aspekte

G.  Fazit

Teil 4  Anhänge
H.  Hirnphysiologische Aspekte

I.  Darstellungen
1. Diagramm-Auszug : vergleichende Zeittafel   von D. Bosse

2. Die 7 planetarischen Entwicklungszustände des Sonnen-Kosmos

3. Wie der Sonnen-Kosmos entstand : Abläufe

4. Wie der Sonnen-Kosmos entstand : Aufgaben

5. Tabellarische Ergänzungen

6. Zeitalter in Stichworten

Teil 5
J.  lexikalischer Teil

1. Zitierte Werke Rudolf Steiners

2. Glossar

3. Zahlen und Zählungen

2 



Teil 3

Nachklänge

3



Inhaltsverzeichnis

Inhaltsverzeichnis
Teil 3                                                                                                            ...............................................................................................  3

E.  Evolution des Gehirns und des Denkens                                               ........................................  6
E.1. Evolution des Gehirns                                                                                              ..........................................................................................  6

von Alexandra Rigos.                                                                                                          ......................................................................................................  6
Abb. E.1.1.  Qualle                                                                                                                    ..............................................................................................................  6

Uralte Form des Signalverkehrs                                                                                          ......................................................................................  6

Das Gehirn legt an Volumen zu.                                                                                          ......................................................................................  7
Abb. E.1.2.  Plattwurm                                                                                                              ........................................................................................................  7

Abb. E.1.3.  Krake                                                                                                                     ...............................................................................................................  8

Die Gehirne aller Wirbeltiere.                                                                                              ..........................................................................................  8
Abb. E.1.4.  Fisch                                                                                                                      ................................................................................................................  8

Abb. E.1.5.  Frosch                                                                                                                    ..............................................................................................................  9

Das Gehirn bei Reptilien und Vögeln.                                                                                  ..............................................................................  9
Abb. E.1.6.  Krokodil                                                                                                                 ...........................................................................................................  9

Abb. E.1.7.  Vogel                                                                                                                    ..............................................................................................................  10

Abb. E.1.8.  Katze                                                                                                                    ..............................................................................................................  10

Ein Klimawandel beschleunigt die Hirnevolution                                                               ...........................................................  11
Abb. E.1.9.  Menschenaffe                                                                                                      ................................................................................................  11

Große Gehirne bringen nicht nur Vorteile                                                                          ......................................................................  11
Abb. E.1.10.  Mensch                                                                                                              ........................................................................................................  12

E.2. Das Denken beginnt                                                                                              ..........................................................................................  14

F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte                          ....................  19
F.1. Bewusstsein entwickelt sich ab Lemuris, das Ich ab Atlantis  und Ich-
Bewusstsein ab Nach-Atlantis                                                                                       ...................................................................................  19

Unser Ich                                                                                                                       ...................................................................................................................  21

F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris                                                    ................................................  24

F.3. Die biblische Schöpfungsgeschichte und das Ich                                                   ...............................................  34

F.4. Das dreifache Gesetz von Evolution, Devolution und Verinnerlichung                   ...............  39

F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen                                 .............................  41

F.6. Freiwilligkeit ohne Ambivalenz                                                                               ...........................................................................  51

F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart                                                 .............................................  53
Abb. F.7.1.  Gottes Geschöpfe.                                                                                                ............................................................................................  56

F.8. Im praktischen Leben                                                                                             .........................................................................................  69

F.9. Die Zeit ist gekommen !                                                                                         .....................................................................................  77

F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von Seelen in der 
Ätherwelt und in der physischen Welt                                                                          ......................................................................  81

von Yeshayahu Ben-Aharon                                                                                               ...........................................................................................  81

G.  Fazit                                                                                                     .........................................................................................  91
G.1. Literatur und Dank I                                                                                              ..........................................................................................  91

G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick                                                                               ...........................................................................  96

4 



Inhaltsverzeichnis

Abb. G.2.1.  Ein Spitzbogentor.                                                                                             .........................................................................................  106

Wer hat denn nun Recht ?.                                                                                          ......................................................................................  111

Syntheseversuch.                                                                                                        ....................................................................................................  112

G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise                        ....................  116

G.4. Nachtrag zwei : kritische und selbstkritische Rückschau                                    ................................  127

G.5. Einäugiger Ausblick                                                                                             .........................................................................................  130

G.6. Zu guter Letzt                                                                                                     .................................................................................................  132

G.7. Dank II.                                                                                                                ............................................................................................................  134

5



E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

Das nachfolgende Kapitel von A. Rigos besticht durch seine populärwissenschaftliche Einfachheit bei klaren 
Zusammenhängen.  Beides war auch im vorliegenden Buch immer unser Ziel, und ich fürchte, wir haben es nicht 
so schön erreicht wie Rigos.  {Hier leichte Veränderungen ; eigene Einschiebsel sind gekennzeichnet durch einen 
anderen Schrifttyp oder das schon bekannte geschwungene Klammerpaar { } ; und ferner ist die Bezeichnung der 
Abbildungen dem hiesigen Schema angepasst}.

E.1. Evolution des Gehirns

von Alexandra Rigos.

Vor mehr als einer halben Milliarde Jahren machte die Natur eine geniale Erfindung : Sie schuf Neurone. Zellen, 
die Reize empfangen, verarbeiten und weiterleiten können.  Damit legte sie den Grundstein für die komplexeste 
Struktur im Universum - unser Gehirn.  Die stammesgeschichtlich alten, wirbellosen Quallen haben kein Gehirn.  
Ihre Körper sind nur von einem Nervennetz durchzogen.

Abb. E.1.1.  Qualle  
© Rainer Harf, Eric Tscherne.

Mehr als 650 Millionen Jahre brauchte die Evolution, um die anfangs sehr simplen Nervensysteme in der Tierwelt
– etwa bei Quallen und Seeanemonen –  zum menschlichen Gehirn weiterzuentwickeln.

Erlaubt man sich für einen Augenblick, die Natur zu vermenschlichen, dann ging sie im Verlauf der Evolution vor 
wie ein etwas verschrobener Baumeister, der im Laufe seines Lebens ein Gartenhäuschen nach und nach zu einer 
Villa ausbaut : Kaum etwas wurde weggeworfen, nur selten eine Wand eingerissen, stattdessen immer wieder an 
und umgebaut.  Neue Raumfluchten entstanden, während alte Kämmerchen weiterhin genutzt wurden und der 
Keller fast unverändert blieb.  So nahm nach und nach ein Prachtbau Gestalt an, der zu vielerlei Zwecken taugt.

Uralte Form des Signalverkehrs

Auch bei Material und Technik hielt sich die Natur an das Bewährte : Das menschliche Gehirn in all seiner 
Komplexität basiert letztlich auf jenen Bausteinen  – Nervenzellen –  und Kommunikationsmitteln  – elektrischen 
und chemischen Signalen – , die schon bei einfachen Lebewesen zu finden sind.

Selbst eine so simple Kreatur wie das Darmbakterium Escherichia coli ist fähig, auf Reize in seiner Umgebung 
sinnvoll zu reagieren.  Spezielle Empfangsmoleküle in der Zellwand helfen ihm, Nahrungsquellen oder Giftstoffe 
wahrzunehmen.

Werden diese Rezeptoren gereizt, erzeugen sie chemische Signale.  Sie veranlassen den Einzeller, sich mit seinen 
propellerartigen Geißeln in die günstigste Richtung zu bewegen – etwa hin zum Futter oder weg von der Gefahr.  
Diese uralte Form des Signalverkehrs hat die Natur auf dem Weg zum Menschenhirn beibehalten.

Komplexere Lebewesen, die im Gegensatz zum Kolibakterium aus vielen Zellen bestehen, kommen nicht ganz so 
leicht zu ihren Entscheidungen.

Vielmehr brauchen sie eine Instanz, welche die Informationen aus unterschiedlichen Körperregionen 
zusammenführt, ein Ergebnis daraus ableitet und die Reaktion steuert.  Sonst würde womöglich jeder Körperteil in
eine andere Richtung streben – vorausgesetzt, der Organismus kann sich überhaupt fortbewegen und verharrt nicht

6 



E.1. Evolution des Gehirns

wie eine Pflanze sein Leben lang an einem Fleck.

Konsequenterweise führte die Evolution im Verlauf der Entwicklung zwischen Schwämmen und Quallen eine 
Neuerung ein : die Nervenzellen (Neurone).  Sie bildeten sich aus Zellen der äußeren Hautschicht, die unmittelbar
der Umgebung ausgesetzt waren, und spezialisierten sich darauf, Reize zu empfangen, zu verarbeiten und 
weiterzuleiten.

Ein Schwamm, der weder auf die Jagd geht noch vor Feinden flüchten kann, benötigt keine Signalleitungen  –  
folglich hat er keine Neurone.  Die mobilen, räuberischen Quallen hingegen gehören zu den ältesten heute noch 
existierenden Organismen, die über ein einfaches Nervensystem verfügen.  Es besteht aus einem Netz miteinander
verbundener Neurone, das den ganzen Körper durchzieht.

Doch eine Zusammenballung solcher Zellen, die den Namen Gehirn verdient, findet sich bei den Quallen noch 
nicht.

Diese Konstruktion erprobte die Natur erst bei den Würmern.  Im Gegensatz zu radialsymmetrischen Tieren wie 
Quallen oder Seesternen lassen sich bei ihnen bereits vorn und hinten unterscheiden – und das bedeutete einen 
gewaltigen Sprung bei der Evolution des Gehirns.  Schlägt ein Tier bevorzugt eine Richtung ein, also vorwärts, ist
es sinnvoll, wenn sich ein Großteil seiner Nerven und Sinneszellen am vorderen Ende konzentriert.  Schließlich 
kommt dieser Teil meist als Erster mit den Verheißungen und Gefahren einer neuen Umgebung in Berührung.

Das Gehirn legt an Volumen zu.

Die Plattwürmer zählen zu den einfachsten Kreaturen, bei denen sich dieser Bauplan beobachten lässt : Vorn sitzt 
ein Kopf, und darin ruht das Gehirn.  Mit der Zeit prägte sich der Kopf stärker aus, und das Gehirn legte an 
Volumen zu.  Nach und nach wurde es immer leistungsfähiger – und zwar nicht etwa, weil grundlegend neue 
Bausteine hinzukamen, sondern weil die Zahl der Neurone und ihrer Verknüpfungen untereinander zunahm.  Das 
einfach gebaute Nervensystem der Insekten ähnelt einer Strickleiter und sendet Reize [= «Links»] an das Gehirn.

Abb. E.1.2.  Plattwurm  
 © Eric Tscherne.

Ursache dieser Entwicklung waren Mutationen – also Veränderungen des Erbguts, die sich als vorteilhaft für den 
Organismus erwiesen.  Eine Schlüsselrolle spielten dabei Erbgutveränderungen, bei denen wichtige Gene doppelt 
an die nächste Generation weitergegeben wurden.  Die Gen-Kopie konnte nun ihrerseits mutieren, ohne die 
Lebensfähigkeit des Organismus aufs Spiel zu setzen.

Dank solcher Gene wuchsen etwa zusätzliche Neurone, die sich dann für neue Aufgaben nutzen ließen.

Natürlich konnte das Hinterteil des Wurms nicht ganz auf Nervenzellen verzichten, schließlich musste auch dieses
dem Gehirn Signale aus seiner Umwelt melden.  Deshalb durchzieht ein Nervenstrang der Länge nach seinen Leib
–  wie bei uns das Rückenmark.

Etwas weiter entwickelte Tiere wie die Ringelwürmer und die später entstandenen Insekten besitzen in Segmente 
gegliederte Körper.  Jeder Abschnitt hat zwei Nervenknoten [Ganglien], die wie Minihirne das jeweilige Segment 
steuern.  Die Ganglien sind {oft} zu einer strickleiterartigen Struktur verknüpft, die in den Kopf führt.  Dort sitzt 
ihr größeres Pendant, das eigentliche Gehirn, und koordiniert wie ein Dirigent das Konzert der Nervenzellen.

Auch wenn Insektenhirne nur aus knapp einer Million Neurone bestehen, befähigen sie ihre Träger zu ungemein 
komplexen Verhaltensweisen.

Das Männchen der Skorpionsfliege etwa überreicht dem umworbenen Weibchen nicht nur ein essbares Geschenk, 
sondern bemisst die Größe der Gabe auch nach der erwarteten Fruchtbarkeit der Partnerin.

Und Ameisen leben in arbeitsteilig organisierten Staaten, die mitunter regelrechte Kriege gegen Konkurrenzvölker
führen.

7



E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

Kraken besitzen das höchstentwickelte Gehirn aller Wirbellosen : Es befähigt sie zu raschem Lernen und virtuosen
Bewegungen.

Abb. E.1.3.  Krake  
© Rainer Harf.

Doch sind den Fähigkeiten der Insektenhirne Grenzen gesetzt.  Sie ähneln Computern, auf denen nur eine 
bestimmte Software läuft  –  veränderten Umweltbedingungen können sie sich kaum anpassen.

Die Gehirne aller Wirbeltiere.

Abb. E.1.4.  Fisch  
 © Eric Tscherne.

8 



E.1. Evolution des Gehirns

Die Gehirne aller Wirbeltiere, hier ein Fisch, sind ähnlich gebaut : Das Vorderhirn [grau] bewertet Informationen, 
das Kleinhirn [rosafarben] koordiniert Bewegungen, der Hirnstamm [rot] steuert Herzschlag und Atmung.

Die Gehirne von Wirbeltieren passen sich der Umwelt an.

Grundsätzlich anders als die bei gleichbleibenden Anforderungen unschlagbar effizienten, aber relativ unflexiblen 
Insektenhirne entwickelten sich die Gehirne der Wirbeltiere.  Sie sind dynamischer und auf individuelle 
Entwicklung und Veränderung angelegt und können sich daher in einer Umwelt, die nicht mehr exakt jener der 
Eltern gleicht, besser behaupten.

Ihr Schaltplan, also das Muster der Verknüpfungen zwischen den Nervenzellen, wird in hohem Maße durch äußere
Einflüsse während der Entwicklung des Embryos und in den frühen Lebensphasen bestimmt.

Im Laufe der Entwicklung zu komplexeren Gehirnen vergrößerte sich bei Wirbeltieren, hier ein Frosch, vor allem 
das Vorderhirn [grau]. Der Hirnstamm veränderte sich meist relativ wenig.

Abb. E.1.5.  Frosch  
© Eric Tscherne.

So schlüpft etwa ein Kanarienvogel nicht mit einer fest eingeschriebenen Melodie seines Werbegesangs im Kopf 
aus dem Ei, sondern lernt sein Lied, indem er erwachsenen Männchen lauscht.  Ebenso ist er imstande, nach ein 
paar schmerzhaften Kollisionen mit einer Fensterscheibe zu begreifen, dass ihm ein unsichtbares Hindernis den 
Weg verstellt.  Eine Fliege hingegen versucht bis zur finalen Erschöpfung immer wieder, durch das Glas zu 
gelangen.

Das Gehirn bei Reptilien und Vögeln.

Die ersten Wirbeltiere, die vor etwa 500 Millionen Jahren auftraten, hatten Ähnlichkeit mit den heutigen, 
fischähnlichen {allerdings kieferlosen} Neunaugen.  Sie besaßen bereits eine Schädelkapsel, die das empfindliche 
Gehirn schützte.  Das Leben jener Zeit spielte sich noch ausschließlich im Ozean {anthroposophisch : in der 
Lebenssphäre} ab ; die älteste Bauart der Wirbeltiergehirne lässt sich deshalb bei Neunaugen und Fischen 
beobachten.

Bei allen äußeren Unterschieden ist das Hirn bei Fisch und Vogel, Ratte und Mensch grundsätzlich ähnlich 
konzipiert : Der Hirnstamm steuert lebenserhaltende Funktionen wie Herzschlag und Atmung, das Kleinhirn 
koordiniert unter anderem Bewegungen, und das Vorderhirn dient anspruchsvollen Aufgaben wie Planen, 
Bewerten von Informationen und Entscheiden.  Allerdings lassen sich viele Funktionen nicht eindeutig einer 
Hirnregion zuschreiben, sondern werden stets im Zusammenspiel mehrerer Strukturen erfüllt.

Während sich der Hirnstamm im Verlauf der Evolution relativ wenig veränderte, erkor die Baumeisterin Natur das
Vorderhirn zu ihrer Lieblingsbaustelle.  Hier ließ sie ständig erweitern und anbauen, bis die neuen Säle kaum noch
auf dem Grundstück Platz fanden.

Abb. E.1.6.  Krokodil  
© Eric Tscherne.

Bei Krokodilen ist der keulenförmige Teil des Vorderhirns vornehmlich mit der Analyse von Gerüchen 
beschäftigt.  So vermögen die Tiere feinste Variationen von Duftstoffen zu unterscheiden.

Menschen mit ihrem aufrechten Gang benötigen ein Riechhirn nicht so sehr wie Reptilien und ein 
Gleichgewichtshirn nicht so sehr wie Vögel.

Viele Vögel besitzen ein massiges Kleinhirn [rosafarben], das ihnen eine präzise Orientierung in der Luft 
ermöglicht.  Auch der vordere Teil des Hirns – Sitz der Intelligenz – ist stark vergrößert.

9



E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

Abb. E.1.7.  Vogel  
© Eric Tscherne.

Bei Vögeln liegen die Hirnkerne dicht an einander gedrängt, wohl um den Flug nicht zu kopflastig 
und damit zu energieaufwändig zu gestalten.  Um den Preis, dass die Verbindungen sich weniger flexibel 
vernetzen können als bei landgängigen Wirbeltieren.

Noch bei Reptilien und Vögeln hat sich das Rückenmark eine gewisse Autonomie bewahrt.  Ein abge-
bissener Eidechsenschwanz kringelt sich noch minutenlang, lenkt das Raubtier von seiner Beute ab und 
schützt diese so.  Und mancher wird ein schon geköpftes Huhn noch sekundenlang herumlaufen gesehen 
haben  -  kopflos im physischen Sinn.

Die Großhirnrinde

Die Großhirnrinde ist der am stärksten entwickelte Teil des Gehirns.

Der Fortschritt hin zu immer mehr Leistung, Lernbereitschaft und zu komplexeren Fähigkeiten ist in erster Linie 
dem Aufblähen einer äußeren Schicht des Vorderhirns, der Großhirnrinde, zu verdanken.  Ihr 
stammesgeschichtlich jüngster Teil wird Neokortex genannt und existiert nur bei Säugetieren.  Bei Menschen 
macht er knapp die Hälfte des Hirnvolumens aus.

Damit diese expandierende, jedoch nur wenige Millimeter dicke Neuronenschicht noch in den Schädel passte, 
faltete sie sich so auf, dass das Gehirn allmählich sein beim Homo sapiens walnussartig zerfurchtes Aussehen 
annahm.

Könnte man die Großhirnwindungen im menschlichen Kopf glätten, würden sie eine Fläche von 4 DIN-A4-
Blättern bedecken – viermal so groß wie beim Schimpansen.  Der ziemlich glatte Kortex einer Ratte hingegen 
erreicht nur das Format einer Briefmarke.

Das Denkorgan von Säugern mit höher entwickelten Gehirnen [etwa von Katzen] ist von der zerfurchten 
Großhirnrinde geprägt. In ihr entstehen Bewusstsein und Lernfähigkeit der Tiere.

Abb. E.1.8.  Katze  
© Eric Tscherne.

Je weiter entwickelt das Gehirn eines Wirbeltieres ist, desto größer sind die Areale seiner Großhirnrinde, die sich 
nicht mehr eindeutigen Funktionen wie etwa Sehen oder Hören zuordnen lassen.

Diese assoziativen Areale ermöglichen Wirbeltieren erst ein flexibles Reagieren.  Statt wie ein Insekt oder eine 
Schnecke auf einen Reiz mit einem festgelegten Verhalten zu antworten, wird der Input bei höheren Tieren über 
viele Zwischenstationen hinweg bearbeitet und moduliert ; die Reaktion kann daher unterschiedlich ausfallen.

In bestimmten Phasen der Evolution schwollen ebendiese assoziativen Areale stark an, und ihre Größe ist ein 
wesentlicher Unterschied zwischen Menschen- und Affenhirn.

Doch die Evolutionsgeschichte des Hirns folgte keinesfalls einem geraden Weg von der „Erfindung“ der Neurone 
bei Wirbellosen hin zum Denkorgan des Menschen.

Im Gegenteil : Aus dem ersten „Neuronenbau“ entwickelten sich, um im Bild des von der Natur erbauten Hauses 
zu bleiben, unabhängig voneinander unterschiedliche Gebäude – darunter einige Prachtbauten.

Kraken etwa stehen in Bezug auf Intelligenz an der Spitze aller wirbellosen Tiere.  Das Hirn eines Oktopus ist 
zwar völlig anders gebaut als das eines Wirbeltieres.  Doch die intellektuellen Fähigkeiten der Kraken halten 

10 



E.1. Evolution des Gehirns

locker mit denen von Hunden mit.

Unter den Wirbeltieren wiederum gehören die Gehirne der Elefanten und Wale, aber auch die einiger Vögel wie 
Raben zu den Meisterwerken der Hirnarchitektur – in ihrer Komplexität mit denen der Menschen und 
Menschenaffen vergleichbar.

Ein Klimawandel beschleunigt die Hirnevolution

Nachdem sich die evolutionären Wege von Mensch und Schimpanse vor etwa 7 Millionen Jahren  getrennt hatten, 
legte das Hirn der Hominiden zunächst nur langsam zu.

Erst vor etwa zwei Millionen Jahren beschleunigte sich sein Wachstum rasant : Nahm das Organ des damals {in 
Ostafrika} lebenden Homo habilis etwa 600 Kubikzentimeter ein, so brachte es der Homo sapiens vor 190.000 
Jahren schon auf etwa 1400 Kubikzentimeter.  Diese Entwicklung ließ den Menschen zu dem werden, was er 
heute ist.

Der Auslöser war möglicherweise ein Klimawandel vor 2,3 Millionen Jahren {ab den Eiszeiten = Beginn des Quartärs},
der die frühen Menschen vor neue Herausforderungen stellte.  Sie reagierten darauf, so eine These, mit dem 
Gebrauch besserer Werkzeuge, etwa um neue Nahrungsquellen zu erschließen.

Für die Herstellung und Bedienung dieser Hilfsmittel waren erhöhte geistige Fähigkeiten und eine gesteigerte 
Geschicklichkeit der Hände notwendig.  In einer solchen Phase schneller Umweltveränderungen bedeutete die 
Zunahme der Intelligenz daher einen Vorteil im evolutionären Selektionsprozess.

Abb. E.1.9.  Menschenaffe  
© Eric Tscherne.

Die Großhirnrinde von Menschenaffen ähnelt der des Homo sapiens und ist sehr stark gefaltet – so passt sie trotz 
ihrer großen Oberfläche in den Schädel der Tiere.

Auch die Entstehung der Sprache und der damit verbundene Nutzen im täglichen Überlebenskampf förderte 
vermutlich die Entwicklung großer Gehirne.  Möglicherweise beschleunigte sich die Gehirnexpansion dann durch 
einen Rückkopplungseffekt : Verbesserte Werkzeuge und Waffen ermöglichten etwa die Jagd auf Großwild, sodass
sich das Nahrungsangebot erweiterte.

Die erhöhte Energiemenge, die dem menschlichen Körper damit zur Verfügung stand, erlaubte es der Evolution, 
größere Gehirne auszuprobieren.  Folglich wurden die Menschen noch geschickter und intelligenter.

Große Gehirne bringen nicht nur Vorteile

Ein stattliches Gehirn wie das des Menschen bringt seinem Besitzer jedoch nicht nur Vorteile im evolutionären 
Wettbewerb, sondern ist wegen seines hohen Energieverbrauchs auch eine Last.

Beim Homo sapiens nimmt es zwar nur etwa zwei Prozent des Körpervolumens ein, verbraucht jedoch 20 Prozent
der Stoffwechselenergie, bei einem Neugeborenen sind es sogar zwei Drittel.  Und je üppiger das Gehirn eines 
Tieres dimensioniert ist, desto mehr Zeit benötigt es, um heranzureifen und sein ganzes Potenzial zu entfalten.

Für die Eltern bedeutet dies, dass sie viel Zeit und Aufwand in ihren Nachwuchs investieren müssen, ihr 
Fortpflanzungserfolg also zahlenmäßig gering bleibt.  Diese Faktoren könnten weitere evolutionäre Ausbauten des
Gehirns in der Zukunft begrenzen.

Tatsächlich haben die Menschen in den vergangenen 35 000 Jahren sogar an Hirnmasse verloren.  Unser heutiges 
Gehirn wiegt im Durchschnitt etwa 1300 Gramm – 150 Gramm weniger als bei den Menschen in der Steinzeit.

11



E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

Abb. E.1.10.  Mensch  
© Eric Tscherne.

Ob der Schwund eine Folge der Abnahme existenzieller Nöte etwa durch Fortschritte im Ackerbau war oder mit 
dem über lange Zeiträume ebenfalls rückläufigen Körpergewicht unserer Vorfahren zusammenhängt, ist unklar.

Die Natur als Architekt baute nicht nur immer neue Zimmer und Säle an ihre Gehirnkomplexe – sie riss 
ungenutzte Räume auch kompromisslos wieder ab.  So nahm das Hirnvolumen des Hundes im Laufe seiner 
Karriere als Gefährte der Menschen ab : Das Gehirn eines Haushundes von der Größe eines Wolfes ist um ein 
Drittel kleiner als das seines wilden Verwandten.

Und auch dafür, dass ein einmal erworbenes Hirn wieder verloren gehen kann, kennt die Naturgeschichte 
Beispiele : Der Bandwurm, ein Nachfahr des ersten Plattwurms mit seinem Nervenknoten im Kopf, klammert sich
im menschlichen Darm fest, lebt also in einem komfortablen, sicheren Ökosystem mit reichem Nahrungsangebot. 
Sich ein Gehirn zu leisten, bedeutet für einen solchen Parasiten sinnlosen Luxus.

Folglich wurde es restlos zurückgebaut.

https://www.geo.de/natur/tierwelt/7222-rtkl-das-gehirn-evolution-des-gehirns

Die Evolution geht eben nicht nur in Richtung Komplexität.  Es entspricht ebenfalls Mendelschen und
Darwinschen Vererbungsgesetzen, dass Nachkommen mit einer Fähigkeit, die weniger benötigt wird, über-
leben und sich fortpflanzen können.  So kann eine Zurückentwicklung vererbt werden.  Über das obige 
Beispiel hinaus gibt es einige weitere, wenn auch weniger beeindruckende zoologische Beispiele für Zu-
rückentwicklungen :

-  Der Maulwurf, der unter Tage sein Sehvermögen weniger benötigt und es teilweise verliert.

-  Der Grottenolm, der nicht nur ein eingeschränktes Sehvermögen hat : Er bewegt sich in seinen 
Höhlengewässern aalartig schwanzschlängelnd fort und benötigt damit seine Extremitäten weniger, und 
so bilden sich auch diese über die Jahrtausende hin zurück.

-  Die kleinen augenlosen Krebschen [Munidopsis polymorpha] auf Lanzarote, die in untermeerisch aus-
gegasten Lavahöhlen nicht nur ihr Körperpigment und nicht nur ihr Sehvermögen verloren sondern über 
die Jahrmillionen sogar die anatomischen Augenanlagen.

Ähnlich bei uns Menschen : Seit wir aufrecht gehen, hat uns unser Geruchssinn weniger als Vierbei-
nern genutzt.  So hat er sich über die wenigen Jahrmillionen eingeschränkt.  Trotzdem ist er noch immer 
mit heftigsten Gefühlen verbunden, genau wie der unverhoffte Tastimpuls.  Beide sind die phylogenetisch 
ältesten Sinne.

Ähnlich wird es an uns selbst liegen, ob wir die Fähigkeiten, die uns an uns wichtig sind, fördern oder
vernachlässigen.  Oft werden wir dazu unliebsame Gene in Kauf nehmen müssen.  Zum Beispiel überleben
auch Kurzsichtige und vererben auch solche Gene weiter, seitdem es Linsen in Brillen gibt.

Was ist also der Sinn der Hirnentwicklung ?  -  Er besteht ja darin, die Umstellfähigkeit zu fördern : 
die Fähigkeit einer Art, zu überleben in sich rasch ändernden Umweltbedingungen.  Zumindest bei uns 
Menschen soll mit dem gleichen Ziel das Denken gefördert werden.  Wenn wir es möchten.  Wie wir Heuti-
ge schon an uns selber merken können.

Das Gehirn entwickelt sich, indem die Nervenkerne an Größe, Anzahl oder Kapazität zunehmen.  Ei-
nerseits.  Änderungen in dieser Hinsicht erfordern viele, viele Generationen in kleinsten Schritten.  [Bakte-
rien ’zählen’ ihre Generationen in wenigen Minuten, Viren und Bakteriophagen in Sekunden.]

12 

https://www.geo.de/natur/tierwelt/7222-rtkl-das-gehirn-evolution-des-gehirns


E.1. Evolution des Gehirns

Zusätzlich wird die Umstellfähigkeit dadurch gefördert, dass sich die Verbindungen zwischen den 
Nervenkernen verändern können.  Bei Säugetieren geschieht dies in der sogenannten ’weißen Hirnsub-
stanz’.  [Die Region der Nervenkerne selbst, soweit diese bei Säugetieren im Großhirn liegen, heißt ’graue 
Substanz’, ebenfalls wegen ihrer Farbe.  Bei Säugetieren bildet die graue Substanz die Außenfläche des 
Großhirns, damit die inneren, ’weißen' Regionen des Großhirns für Verbindungen zur Verfügung stehen 
können.]

Die Nervenverbindungen können sich  - andererseits -  schon innerhalb eines Lebens verändern, sich
vermehren, abbauen oder zu neuen Wegen verbinden.  Eine Herausforderung für uns Menschen, unsere 
angeborenen Fähigkeiten nicht versanden zu lassen.

Gibt es äußere Lebensbedingungen, die unsere Hirnentwicklung anregen ?  -  Ja, vielfältig.  Zum Bei-
spiel selbst gesetzte Lebensziele und das persönliche Engagement dafür.  Von ihnen ist die eigene soziale 
Stellung ein häufig beachtetes Ziel, ebenfalls mit dem persönlichen Engagement dafür.

Aber auch Lebensbedingungen, die wir nicht wählen und die doch unsere Überlebenschancen be-
stimmen ?  -  Ja, zum Beispiel das Klima.  Es wurde herausgefunden  - die Literaturstelle haben wir Verfas-
ser leider nicht wiedergefunden - , dass alle Hochkulturen entstanden und wuchsen, als in der jeweiligen 
Region eine jährliche Durchschnittstemperatur von ~ 14 Grad Celsius herrschte.  Dann lag die Landwirt-
schaft nicht darnieder, und die Menschen mussten trotzdem jahreszeitliche Vorsorge treffen.  Zudem fro-
ren sie die meiste Zeit des Jahres und mussten auch darin auf Abhilfe sinnen.  Ohne Anreiz meist keine 
Regsamkeit.

Ferner auch Kriege : Eher überlebte, wer sich klüger arrangierte.  Ein solcher Anreiz war schwächer 
ausgeprägt in isolierenden Gegenden wie zum Beispiel dem Himalaya-Hochland oder auf Festland-fernen 
Inseln.  Dort konnte sich eine spezielle Kultur entwickeln oder eben nicht, doch in jedem Fall wurde der 
technische Fortschritt weniger gefördert als unter konkurrierenden Einflüssen.

Wieder einmal erweitert Steiner unsere Aspekte :

„Nun war es gerade die Abkühlung der Nebelmassen 1, diese nordische Kälte, welche die neue 
Anschauung, das neue Seelenleben aus den Menschen herauszauberte. Niemals hätte unter den 
Gluten des Südens der Intellekt, die Urteilskraft, zuerst sich in den Menschen entwickeln können.
Der Atlantier in der Nähe Irlands fühlte Fähigkeiten in sich hereinströmen, die ihn so 
durchdrangen, dass er fähig wurde, mit seinen Sinnesorganen die Dinge draußen zu sehen, zu 
hören usw. Er empfand das so, dass er es der Abkühlung der Luftmassen zu verdanken hatte.“ 
(R.Steiner 101:20 , I : 7.10.1907).

1  {der Nord-Atlantis}

An unserem Gehirn interessiert uns zumeist zunächst unser Denken.  Wie ist dieses entstanden ?  -  Wir beginnen 
mit einem ’höheren’ Wirbeltier, meinem Hund.

13



E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

E.2. Das Denken beginnt

Wir haben gesehen : Im Teil 2 befasst sich das Kapitel D.5. «Während ERDE : Details» überwiegend mit dem 
Lemurischen und dem Atlantischen Zeitalter.  Rarer sind Erkenntnisse, sogar hellsichtige Erkenntnisse, über die 
Entstehung des Menschen im Polarischen und im Hyperboräischen Zeitalter.  Während des Lemurischen 
Zeitalters differenzieren sich Tier- und Pflanzenarten.  Gemäß Darwinscher Lehre entwickeln sich beide in 
zunehmenden Spezialisierungen, damit die jeweilige Gattung überleben kann.  Laut anthroposophischer Sicht 
dagegen entstehen sie aus Lebewesen, die hinter der Entwicklung zum Menschen zurückbleiben.  Während des 
Atlantischen Zeitalters dann gewinnt der Mensch allmählich seine eigene Gestalt in Abgrenzung von den übrigen 
Primaten, entwickelt sich physisch weiter und fördert seine sozialen Fähigkeiten.  Dabei hilft ihm sein Bindeglied 
zwischen der hiesigen und den geistigen Welten  - das individuelle Ich –  und, später entstehend, eine mindestens 
diffus ahnende Erkenntnis dessen, wer er selbst ist, d.h. sein Ich-Bewusstsein.

Das hiesige Kapitel beschreibt  - zugegeben : kategorisierend -  Stufen des Denkens und der 
Bewusstseinsentwicklung und ordnet sie der geschichtlichen Menschheitsentwicklung sowie der Entwicklung des 
individuellen Menschen zu.  Der hierauf folgende Abschnitt F «Evolution des Bewusstseins und seelische Aspekte» 
beschreibt die seelische Entwicklung während des Lemurischen sowie des Atlantischen Zeitalters, und zwar 
zunächst im Kapitel F.1. «Bewusstsein und das Ich : ab Lemuris ; und Ich-Bewusstsein : ab Atlantis».  Anschließend will uns
das Kapitel F.2. «Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris» diese Entwicklung nachvollziehbar machen.  Es 
werden sich Wiederholungen nicht vermeiden lassen, und auch nicht Wiederholungen aus den Kapiteln über die 
allgemeine Menschheitsentwicklung in den Teilen 1 und 2.

Im Folgenden sollen Farbunterlegungen auf das jeweilige Bewusstseinsstadium hinweisen.  Sie könnten den 
Anschein erwecken, es gäbe klare Grenzen von Entwicklungsschritten.  Wir wissen aber : Abgrenzungen haben 
wir nur um unseres Verständnisses willen nötig.  In Wahrheit gelten weiteste und verschwimmende Übergänge.  
Auch im Bereich des Denkens kann sich jeder dies aus seiner persönlichen Erfahrung bestätigen.

In der jetzt folgenden Zusammenfassung  - Leitsätze 103 und 104 aus R. Steiner GA 26 , 12.10.1924 -  beschreibt 
Steiner, wie sich Geistwesen über die Menschheitsentwickelung hin als Gedanken der Menschen äußern.  Im 
Folgenden verstehen wir „Gedankenentfaltung“ als «Bewusstseinsentwicklung».

„In der Menschheitsentwicklung steigt das Bewusstsein auf der Leiter der Gedankenentfaltung 
herab.

Es gibt eine erste Bewusstseinsetappe : Da erlebt der Mensch die Gedanken im «Ich» als 
durchgeistigte, beseelte, belebte Wesen.

Auf der zweiten Etappe erlebt der Mensch die Gedanken im astralischen Leib : Sie stellen da 
nur mehr die beseelten und belebten Abbilder der Geistwesen dar.

Auf einer dritten Etappe erlebt der Mensch die Gedanken im Ätherleib : Sie stellen nur eine 
innere Regsamkeit wie einen Nachklang vom Seelenhaften dar.

Auf der vierten, gegenwärtigen Etappe erlebt der Mensch die Gedanken im physischen Leib : 
Sie stellen tote Schatten des Geistigen dar.  -  In demselben Maß, in dem das Geistig-Seelisch-
Lebendige im Menschendenken zurücktritt, lebt des Menschen Eigenwille auf. Die Freiheit wird
möglich.“

Vor das zugehörige Zitat  - (R.Steiner 26:100 ff , 12.10.1924 ; Hervorhebungen, Einfärbungen und  - selten -  zusätzliches 

Absetzen v.V.) -  setzen wir Bezüge zu den erdgeschichtlich-anthroposophischen Zeitaltern (aus R.Steiner 26:203 , 
11.1.1925) und Vergleiche zum heutigen Leben.  Zunächst allerdings eine kurze zusätzliche Kategorie {in grau}, die 
Steiner in seinen obigen Leitsätzen nicht erwähnt, weil sie keine Bewusstseinsetappe darstellt : der Instinkt.

Ein Spaziergang mit meinem Hund.  Er will einer Katze nachjagen und reißt sofort an der Leine.

14 



E.2. Das Denken beginnt

Dies war als einziges Stadium den werdenden Menschen bis um die Mitte des Lemurischen Zeitalters möglich.

Wäre mein Hund ein heutiges Menschenbaby, so würde seine Erlebniswelt den ersten 3 Lebensmonaten 
entsprechen.  Es würde reflexhaft schreien.  Hat es einfach Hunger, so fühlt sich das für das Baby an, als ginge die
Welt unter.  Die Leserin oder der Leser werden sich an ihre Erlebnisse mit Babys erinnern.

Das 1. Stadium der Bewusstseinsentwicklung meines Hundes : Weil ich zornig werde, unüberlegt an seiner Leine 
reiße, schimpfe und mit meinem Wanderstock fuchtele, reagiert mein Hund mit Nichtdenken : Sein Herr, ich, hat 
etwas vor.  Nur dass ich irgendeine Absicht habe, kann er ahnen, mehr nicht.  In menschlicher Vorstellung bin ich 
dann für ihn der Gott, dessen Willkür er ausgeliefert ist.  Dies kann er sich allerdings noch nicht so denken.  Er 
kann nichts verstehen, sich nicht wehren und muss meine Launen aushalten.  Er fühlt sich ganz eins mit mir, mir 
ausgeliefert und total verbunden.  Könnte er mitteilen, wie ihm ist, so würde er sich als untrennbaren Teil seiner 
Gottheit fühlen.

Sind wir schon bei einer Analogie zu menschlichem Empfinden, so lohnt es sich vielleicht, darüber 
nachzudenken, wie wir wohl zu unseren Gottesbegriffen haben kommen können.  Wir beobachten viele, 
viele zeitgenössische Vorstellungen von Gott.  Und noch mehr geschichtliche.  Auch persönlich merken 
wir, wie sich unser selbst erarbeitetes Gottesbild ändert, nämlich nicht nur mit unserer Reife über Jahre 
hin sondern auch mit unseren momentanen Stimmungen.  Das alles legt nahe, dass wir Gott erkennen, 
wie es uns jeweils möglich ist.  Religionen können uns Glaubensinhalte nur nahelegen.  Und da es uns lei-
der noch immer leichter fällt, in Bildern von Kategorien oder Hierarchien zu denken, als uns mit Nebu-
lös-Unverständlichem zufrieden zu geben, können wir uns eher vorstellen, wie uns Menschen Gott näher 
gebracht werden konnte : als Hierarchien.

Zurück zum 1. Stadium der Bewusstseinsentwicklung.  Diese Haltung entwickelte sich in den Möglichkeiten der 
Vorstufen des werdenden Menschen in der mittleren Lemuris bis zur „spätesten lemurischen (...) Zeit" (Zeitalter) 
(R.Steiner 26:203 , 11.1.1925).  Dass sich der Mond von der Erde trennte und schädigende Härten, 
Entwicklungshemmnisse, mit sich nahm, ermöglichte dem werdenden Menschen Entwicklungsschritte : Er 
begann, sich aufzurichten  -  in der Lebenssphäre schwimmend wie ein heutiges Seepferdchen im Wasser.  So 
gewann er ausgedehntere Wahrnehmungsmöglichkeiten in seiner Umwelt und  - allmählich -  ein erstes Bedenken 
den Schönheiten und Wundern der Welten weit droben.  Er erspürte deren Kräfte und erhielt  - allmählich ! -  den 
ersten zaghaften Zugang zu einer noch unbewussten, nur erahnten Spiritualität.  Zaghaft lernte er unterscheiden 
zwischen ihm selbst und dem, was ihm widerfuhr : Erste Vorstufen des Ich entwickelten sich, blieben ihm aber 
ebenfalls noch unbewusst.  -  Sein Instinkt blieb ihm weiterhin erhalten, wirkte aber nicht mehr allein.

Wäre mein Hund ein heutiges Menschenkind, so würde seine Erlebniswelt in einem weiten Bereich derjenigen um
die Mitte des ersten Lebensjahres entsprechen und sich bis zum dritten Lebensjahr hin entwickeln.  Zwar würde es
weiterhin reflexhaft schreien, doch würde die Mutter schon deutlicher als zuvor einzelne individuelle 
Reaktionsweisen heraushören, die ihr seine momentane Stimmung wiedergeben.  Sobald es kann, wird das Kind 
voller Entdeckerfreude unbedacht losrennen, ohne die Folgen bedenken zu können.  Die Leserin oder der Leser 
werden sich erinnern.

Im nächsten, dem 2. Stadium der Bewusstseinsentwicklung spürt mein Hund  - weiterhin ohne bewusstes Denken
-  : «Was ist denn bloß hier los ?».  Er bekommt zwar eine Ahnung, dass sein Erlebnis, meine Empörung, etwas 
mit ihm zu tun hat, hat aber noch keinen Überblick und kann sich noch keine Reaktion vorstellen.  Er ahnt, dass er
meiner Willkür ausgeliefert ist, aber dies immerhin ahnt er.  Er fühlt, dass meine Willkür ihm an seine 
Lebensreserven geht.  Zwar bin ich ja noch immer der voller Willkür handelnde Gott.  Doch kann er schon in 
gewissem Maß individuell und situativ reagieren : Er setzt sich auf seine Hinterbacken  - eine Unterwerfungsgeste
- , aber immerhin setzt er sich sicherheitshalber am fernen Ende der Hundeleine hin.  -  In anderen Situationen 
bleiben ihm sein Instinkt und das Gefühl hilflosen Ausgeliefertseins weiterhin erhalten, aber die nicht mehr allein.

Diese Haltung entwickelte sich in den Möglichkeiten der Vorstufe des werdenden Menschen „in der atlantischen 
Zeit" (Zeitalter : Atlantis) (ebenfalls R. Steiner 26:203).

Wäre mein Hund ein heutiges Menschenkind, so würde seine Erlebniswelt der vom dritten Lebensjahr an 
entsprechen und sich über das Grundschulalter hinziehen.  Es reagiert schon individuell und situativ verschieden, 
wird sich dessen aber erst zögerlich bewusst.

15



E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

R. Steiner erklärt die Bewusstseinsentwicklung an der Art, wie der werdende Mensch die Natur auffasst : Das 
Denken beginnt, wenn auch noch ohne Ich-Bewusstsein und erst recht ohne Selbstreflexion.  Anschaulich wird 
Steiners Darstellung dadurch, dass er vom heutigen Bewusstsein ausgeht, denn dann wird der Kontrast zum 2. 
Stadium der Bewusstseinsentwicklung klar :

„Heute empfindet der Mensch, dass Ideen in ihm durch die Tätigkeit seiner Seele ausgebildet 
werden. Er hat das Gefühl : Er 1 ist der Ausbilder der Ideen, während nur die Wahrnehmungen 
von außen an ihn heran dringen.  -

1 {selbst}

Dieses Gefühl hatte der Mensch nicht immer. Er empfand in älteren 1 Zeiten den Inhalt der Ideen
nicht als etwas Selbstgemachtes, sondern als etwas durch Eingebung aus der übersinnlichen 
Welt Erhaltenes.  -

1 {lemurischen, das obige Stadium 1}

Dieses Gefühl machte Stufen durch. Und die Stufen hingen davon ab, mit welchem Teil seines 
Wesens der Mensch das erlebte, was er heute seine Ideen nennt. Heute, in dem 1 Zeitalter ² der 
Entwicklung der Bewusstseinsseele, gilt uneingeschränkt, was in den Leitsätzen der vorigen 
Nummer dieses Mitteilungsblattes steht ³ : ’Die Gedanken haben ihren eigentlichen Sitz im 
ätherischen Leib des Menschen. Aber da sind sie lebendig-wesenhafte Kräfte. Sie prägen sich 
dem physischen Leib ein. Und als solche ’eingeprägte Gedanken’ haben sie die schattenhafte 
Art, in der sie das gewöhnliche Bewusstsein kennt.’  -

1 {nachatlantischen} , ² {und darin der Kulturperiode} , ³ {Leitsatz 100}

Man kann nun zurückgehen in
Zeiten, in denen Gedanken

unmittelbar im «Ich» erlebt wurden.
Da aber waren sie nicht schattenhaft

wie heute. Sie waren nicht bloß
lebend, sie waren beseelt und

durchgeistigt.  Das heißt aber : Der
Mensch dachte nicht Gedanken,

sondern er erlebte die Wahrnehmung
von konkreten geistigen Wesenheiten.

Man kann nun {von heute} zurückgehen in 
{Atlantische} Zeiten {das obige Stadium 2}, in denen 
Gedanken unmittelbar im «Ich» erlebt wurden. 
Da aber waren sie nicht schattenhaft wie heute. 
Sie waren nicht bloß lebend, sie waren beseelt 
und durchgeistigt.  Das heißt aber : Der Mensch 
dachte {noch} nicht {eigene} Gedanken, sondern er 
erlebte {in seinem Ich, aber noch nicht bewusst} die 
Wahrnehmung von konkreten geistigen 
Wesenheiten.  -

Man wird ein Bewusstsein, das so zu einer Welt von geistigen Wesenheiten aufsieht, überall in 
der Vorzeit der Völker finden. Was sich davon geschichtlich erhalten hat, bezeichnet man heute 
als mythenbildendes Bewusstsein und legt ihm keinen besonderen Wert bei für die Erfassung 
der wirklichen Welt. Und doch steht der Mensch mit diesem Bewusstsein in seiner Welt, {nämlich} 
in der Welt seines Ursprungs drinnen, während er sich mit dem heutigen Bewusstsein aus 
dieser seiner Welt heraushebt.  -

Im Folgenden beschreibt Steiner, wie Geistwesen auf den werdenden Menschen wirkten.  Zunächst, während des 
1. Stadiums, erlebte der werdende Mensch seine Geistwesen direkt, „unmittelbar“ und ihn total erfüllend.

Der Mensch ist Geist, und seine Welt ist die der Geister.

Dann, während des 2. Stadiums, schrumpfte der Einfluss seiner Geistwesen auf ihn, und er erlebte in seinen 
Gefühlen bloß ihre Vielfalt und Übermacht.  Nämlich :

Eine nächste Stufe ist diejenige, wo das Gedankliche nicht mehr vom «Ich», sondern vom 
astralischen Leib erlebt wird. Da geht die unmittelbare Geistigkeit für den seelischen Anblick 
verloren. Das Gedankliche erscheint als ein beseeltes Lebendiges.  -

16 



E.2. Das Denken beginnt

Noch einmal wendet sich das Zitat dem 1. Stadium zu : der werdende Mensch stellt sich ganz seinen Geistwesen 
anheim.

Auf der ersten Stufe, dem Erschauen des konkret geistig Wesenhaften, hat der Mensch gar nicht 
stark das Bedürfnis, das Erschaute an die Welt des sinnlich Wahrgenommenen heranzutragen. 
Die sinnlichen Welterscheinungen offenbaren sich zwar als die Taten des übersinnlich 
Erschauten, aber eine besondere Wissenschaft von dem auszubilden, was dem ’geistigen Blick’ 
unmittelbar anschaulich ist, liegt keine Nötigung 1 vor. Außerdem ist, was als die Welt der 
Geistwesen erschaut wird, von solcher Fülle, dass darauf vor allem die Aufmerksamkeit ruht.  -

1 {Notwendigkeit}

Während des 2. Stadiums dagegen gewinnt er eine eigene Einstellung zu seinen Geistwesen, indem er anfängt zu 
beobachten, was seine Sinne ihm melden.  Doch grenzt er seine Beobachtungen noch nicht von seinen Geistwesen
ab sondern entdeckt in ihnen ihre Offenbarung.

Anders 1 wird dies bei der zweiten Bewusstseinsetappe. Da verbergen sich die konkreten 
Geisteswesen. Ihr Abglanz, als beseeltes Leben, erscheint. Man beginnt, das ’Leben der Natur’ 
an dieses ’Leben der Seelen’ heranzutragen. Man sucht in den Naturwesen und Naturvorgängen 
die wirksamen Geisteswesen und deren Taten. In dem, was später als alchemistisches Suchen 
auftrat, ist geschichtlich der Niederschlag dieser Bewusstseinsetappe zu sehen.  -

1 {als auf der 1. Stufe}

Wie der Mensch, indem er auf der ersten Bewusstseinsetappe Geisteswesen ’dachte’, 1 ganz in 
seinem Wesen lebte, so steht er ² auf dieser zweiten ³ sich und seinem Ursprung noch nahe.  -

1 {und} , ² {auch} , ³ {Bewusstseinsstufe}

Damit ist aber auf beiden Stufen ausgeschlossen, dass der Mensch im eigentlichen Sinne zu 
einem inneren eigenen Antrieb für sein Handeln komme.  -

Geistiges, das von seiner 1 Art ist, handelt in ihm. Was er zu tun scheint, ist ² Offenbarung von 
Vorgängen, die sich durch Geisteswesen abspielen. Was der Mensch tut, ist die sinnlich-
physische Erscheinung eines dahinter stehenden wirklichen göttlich-geistigen Geschehens.  -

1 {menschlichen} , ² {für ihn}

Das 3. Stadium der Bewusstseinsentwicklung beginnt mit dem Nach-Atlantischen Zeitalter und zieht sich bis zur
4. Kulturperiode, der griechisch-römischen.  -  Meinen Hund kann ich nicht mehr zum Vergleich heranziehen.  Er 
spürt und empfindet, er beobachtet und imitiert, was in seiner Gegenwart geschieht, aber er ist nicht von 
nachdenklicher Art.  Menschen oft auch nicht.  Aber sie haben wenigstens diese Möglichkeit.  Optimal entspricht 
diese Stufe beim heutigen Erwachsenen der Zeit ab der Vorpubertät.

Eine dritte Epoche der Bewusstseinsentwicklung bringt die Gedanken, aber als lebendige, im 
ätherischen Leib, zum Bewusstsein.  -

Als die griechische Zivilisation groß war, lebte sie in diesem Bewusstsein. Wenn der 1 Grieche 
dachte, so bildete er sich nicht einen Gedanken, durch den er, als mit seinem eigenen Gebilde, 
die Welt ansah, sondern er fühlte in sich erregt Leben, das auch draußen in den Dingen und 
Vorgängen pulsierte.  -

1 {antike}

Da entstand zum ersten Mal die Sehnsucht nach Freiheit des eigenen Handelns. Noch nicht 
wirkliche Freiheit, aber Sehnsucht danach.  -

Der Mensch, der das Regen der Natur in sich selber regend empfand, konnte die Sehnsucht 
ausbilden, die eigene Regsamkeit loszulösen von der als fremd wahrgenommenen Regsamkeit 1. 

17



E.  Evolution des Gehirns und des Denkens

Aber es wurde immerhin in der äußeren Regsamkeit 1 noch das letzte Ergebnis der wirksamen 
Geisteswelt empfunden, die gleicher Art mit dem Menschen ist.  -

1 {der Natur}

Das 4. Stadium der Bewusstseinsentwicklung entwickelte sich ab dem Beginn der 5. Kulturperiode, als sich 
die Bewusstseinsseele zu entwickeln beginnt.  Es findet sich heutzutage nur in Erwachsenen, und das ebenfalls 
nicht immer.

Erst als die Gedanken ihre Prägung im physischen Leib annahmen und sich das Bewusstsein nur
auf diese Prägung erstreckte, trat die Möglichkeit der Freiheit ein. Das ist der Zustand, der mit 
dem 15. nachchristlichen Jahrhundert gegeben ist.  -  (…)  -

Als die Gedanken den physischen Körper ergriffen, war aus ihrem unmittelbaren Inhalt Geist, 
Seele, {und} Leben getilgt und der abstrakte Schatten, der am physischen Leib haftet, ist allein 
geblieben. Solche Gedanken können nur Physisch-Materielles zum Gegenstand ihrer Erkenntnis 
machen. Denn sie sind selbst nur wirklich an dem physisch-materiellen Leib des Menschen.  -

Nicht deshalb ist der Materialismus entstanden, weil nur materielle Wesen und Vorgänge in der 
äußeren Natur wahrzunehmen sind, sondern weil der Mensch in seiner Entwicklung eine Etappe 
durchzumachen hatte, die ihn zu einem Bewusstsein führte, das zunächst nur materielle 
Offenbarungen zu schauen fähig ist. Die einseitige Ausgestaltung dieses menschlichen 
Entwicklungsbedürfnisses ergab die Naturanschauung der neueren Zeit.“ (R. Steiner 26:100-104 , 
12.10.1924).

Gibt es weitere Bewusstseinsstadien ?  -  Ja, die Zukunft hat schon begonnen.  Seit dem letzten Drittel des 
vorvorigen Jahrhunderts.  Davon mehr im folgenden Abschnitt F, darin im Kapitel F.4. «Was in uns aufblüht : Das 
Michael-Zeitalter ist angebrochen».  Und künftige Bewusstseinsformen auf der übernächsten Seite.

Und die Hellseher, Wahrsager und Propheten ?  -  Je nach dem Grad ihrer Einweihung schreiten sie den 
Entwicklungsweg der Menschheit zurück, um den Geistwesen wieder näher zu kommen.  Aber sie tun es mit 
heutigem Bewusstsein !  So leben sie teilweise schon jetzt die künftigen Bewusstseinsformen beispielhaft vor.  
Teilweise entsprechen sie schon dem, was wir alle uns während der künftigen Planetarischen 
Entwicklungszustände erarbeiten sollten.

Genug kategorisiert !  Im folgenden Abschnitt geht es im Kapitel 1 um Verbindungen zwischen 
Bewusstseinsstadien, dem Ich und dem Ich-Bewusstsein.

18 



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

F.  Evolution des Bewusstseins und
seelischer Aspekte

F.1. Bewusstsein entwickelt sich ab Lemuris, das Ich ab Atlantis  und
Ich-Bewusstsein ab Nach-Atlantis

Den Stufen unserer Bewusstseinsentwicklung hatte R. Steiner in den beiden Zitaten des vorigen Kapitels noch 
keine Namen gegeben.  Das folgt jetzt.  Unser gegenwärtiges Bewusstsein differenziert er folgendermaßen :

„Das menschliche Bewusstsein entwickelt im gegenwärtigen Weltstadium seiner Entwicklung 3 
Formen, das wachende, das träumende und das traumlos schlafende Bewusstsein.“ (R.Steiner 
26:92 , XXIV : 7.9.1924).

Und davor ?  -  Nur Bewusstseinsformen, die der heutige Mensch nur schwer nachvollziehen kann.  Zu Beginn 
des Sonnen-Kosmos nämlich, während des ALTEN SATURN und dann, während dessen Wiederholung im 
Polarischen Zeitalter der ERDE, entstand das „tiefe Trancebewusstsein“.  Heutzutage finden wir es in 
Mineralien.  Einer von uns beiden Verfassern spürt als ehemaliger Goldschmied diesem Bewusstsein lebensvoll 
nach : Was ein Mineral in sich selber ist, lässt sich nur in den geistigen Welten ablesen.  Wir können dem durch 
unsere Intuition nachspüren.  Dies können Kinder oft leichter als Erwachsene.  «Viele Male habe ich auf 
Mineralienbörsen erlebt, dass sich Kinder das richtige Mineral für ihren momentanen Entwicklungszustand 
auswählten.» {HRS}.

Und während der ALTEN SONNE  - sowie während deren Wiederholung, dem Hyperboräischen Zeitalter der 
ERDE, -  entwickelte sich das „tiefe Schlafbewusstsein“, heutzutage noch zu erkennen in Pflanzen.  Auch dies 
erspürt HRS in alten Bäumen.  «Wenn ich von etwas bewegt bin», so sagten er und auch seine Frau, «dann 
umarme ich einen Baum, fühle seine Kraft und Erfahrenheit und bin getröstet.  Das erlebe ich seit Kindheit.  Das 
ist meine ganz große Stütze.»

Doch wie beeinflussen die 3 folgenden Bewusstseinsformen den heutigen Menschen ?

Zu unserem Verständnis hatte Steiner im vorigen Zitat die Blickrichtung : zurück in die Vergangenheit gewählt, 
denn wir können zeitgenössische und wenig zurückliegende Bedingungen leichter verstehen als frühere.  Hier 
allerdings folgen wir wie im vorigen Kapitel dem zeitlichen Ablauf, nämlich wie sich das Bewusstsein 
entwickelte.  Was das vorige Kapitel als Entwicklung des Menschen schildert, erweitert Steiner hier um geistige 
Aspekte.  -  Auch hier wieder wie immer :  alle fett gedruckte Hervorhebungen v.V.

Wenn wir traumlos tief schlafen, erleben wir, ohne es selbst zu wissen, unsere früheren Leben.  Diese Erlebnisse 
können uns mit den hellsichtigen Methoden der Inspiration und der Intuition bewusst werden.  Wir können dann 
erkennen, wie unsere früheren Erdleben in unser gegenwärtiges hineinwirken.  Traumlosem Schlafbewusstsein 
entspricht der für den Menschen früheste Schritt seiner Bewusstseinsentwicklung, Stadium eins im vorigen 
Kapitel.

„Im traumlosen Schlafbewusstsein erlebt der Mensch ohne eigene Bewusstheit das Wesen als 
durchdrungen mit den Ergebnissen vergangener Erdleben. Das 1 inspirierte und intuitive 
Bewusstsein dringt zur Anschauung dieser Ergebnisse vor und sieht das Wirken voriger 
Erdleben in dem Schicksalsverlauf (Karma) des gegenwärtigen ².“ (R.Steiner 26:96 , Leitsatz 90 , 
7.9.1924).

1 {hellsichtige} , ² {Erdlebens}

Im nächsten Schritt hilft uns die Geistwelt, in unserem nachtodlichen Leben unser Wesen weiterhin aufzubauen.  
Dies war im vorigen Kapitel der zweite Schritt.

19



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

„Im Traumbewusstsein erlebt der Mensch in 1 chaotischer Art das eigene Wesen mit dem 
Geistwesen der Welt unharmonisch vereint. Das Wachbewusstsein kann den eigentlichen Inhalt 
dieses Traumbewusstseins nicht ergreifen. Es enthüllt sich dem ² imaginativen und inspirierten 
Bewusstsein, dass die Geisteswelt, die der Mensch zwischen Tod und Geburt durchlebt, an dem 
Aufbau seines Innenwesens beteiligt ist.“ (R.Steiner 26:95 , Leitsatz 89 , 7.9.1924).

1 {oft} , ² {hellsichtigen}

Der dritte Schritt findet in diesem und im nächsten Kapitel keine Entsprechung, denn er entsteht erst während des 
Nach-Atlantischen Zeitalters.

Und der vierte Schritt, den wir hier ja benötigen, um die ersten beiden Schritte zu verstehen :

„Im wachen Tagesbewusstsein erlebt sich im gegenwärtigen Weltalter der Mensch als 
innerhalb der physischen Welt stehend. Dieses Erleben verbirgt ihm, dass innerhalb seiner 
eigenen Wesenheit die Wirkungen eines Lebens zwischen Tod und Geburt vorhanden sind.“ 
(R.Steiner 26:95 , Leitsatz 88 , 31.8.1924).

Will sagen, diese letztgenannte Art Bewusstsein kann nicht begreifen, was in den geistigen Welten geschieht, weil 
es bei uns nur mit unserer hiesigen Sinneswelt verbunden ist.

Hat es überhaupt Sinn, so weit zurück von Bewusstsein zu sprechen ?  -  Ja, es hat Sinn.  Und zwar wegen der 
künftigen Bewusstseinszustände.  Am Ende des Teils 2 wurden im Kapitel  D.8. «Unsere ferne Vergangenheit und 
ferne Zukunft» die künftigen planetarischen Entwicklungszustände erwähnt : JUPITER, VENUS und VULKAN.

Während JUPITER wird sich das „Imaginationsbewusstsein“ entwickeln.  In ihm werden sich unser helles 
Tagesbewusstsein kombinieren mit dem tiefen Traumbewusstsein unserer heutigen Tiere.  Es könnte sein, dass 
heutzutage die Engel  - die im engeren Sinn {3.3} -  in diesem Bewusstsein leben.  Während des JUPITER wird der
Mensch seinen physischen Leib ablegen und sein 5. Wesensglied, „Manas“ oder „Geistselbst“,  - siehe nächste Seite 
-  in sich aufzunehmen lernen.  Bis dahin haben seine Geistwesen es für ihn wahrgenommen.

Während VENUS wird sich das „Inspirationsbewusstsein“ entwickeln.  Es verbindet unser helles 
Tagesbewusstsein mit dem tiefen Schlafbewusstsein unserer heutigen Pflanzen.  Wie heute die Erzengel {3.2} ?  
Der Mensch wird dieses sein 6. Wesensglied in sich aufzunehmen lernen, das bis dahin ebenfalls von seinen 
Geistwesen für ihn wahrgenommen wird : „Bu(d)dhi“ oder „Lebensgeist“.

Und während VULKAN, während des letzten planetarischen Entwicklungszustandes des Sonnen-Kosmos, steht das
„intuitive Bewusstsein“ an.  Es setzt sich zusammen aus unserem hellen Tagesbewusstsein und dem tiefen 
Trancebewusstsein wie heutzutage in Mineralien.  Ob es das Bewusstsein ist, das heute schon die Archai erreicht 
haben, die Geister der Persönlichkeit {3.1} ?  Der Mensch wird schließlich dieses sein 7. Wesensglied, das letzte 
im Erdentwicklungszyklus, in sich aufzunehmen lernen : „Atma(n)“ oder „Geistesmensch“.

Es mag frustrierend anmuten, sich mit so ferner Zukunft zu beschäftigen.  Der Sinn ist, auch in den Stadien 
unseres Bewusstseins unsere heutigen Grenzen und die unserer künftigen Entwicklung zu erkennen.  So wie sie 
sich in Steiners Weltbild in unvorstellbare Spiralzyklen einfügen.  -  Wichtig für uns Heutige ist, dass wir besser 
nicht anstreben sollen, jetzt schon diese künftigen Entwicklungsstadien zu erreichen.  Denn dann setzen wir uns 
einer geistlosen Art Intelligenz aus, der ahrimanischen, die es uns verunmöglichen wird, unseren Weg ins Geistige
hinein zu verfolgen.

„Dass die Entwicklung diesen Fortgang nehme 1 : dagegen wenden sich die ahrimanischen 
Mächte. Sie wollen nicht, dass die ursprünglichen göttlich-geistigen Mächte das Weltall in 
seinem weiteren Fortgang erleuchten.  Sie wollen, dass die von ihnen aufgesogene kosmische 
Intellektualität den ganzen Kosmos durchstrahle, und dass der Mensch in diesem 
intellektualisierten und ahrimanisierten Kosmos weiterlebe.“ (R.Steiner 26:121 , XLII : 2.11.1924).

1 {nämlich (d)as Göttlich-Geistige (…) durch das Menschentum (…) erleben}

Kehren wir lieber zu uns zurück !

20 



F.1. Bewusstsein entwickelt sich ab Lemuris, das Ich ab Atlantis  und Ich-Bewusstsein ab Nach-Atlantis

Zunächst eine Wiederholung und Erweiterung der Nomenklatur der Bewusstseinsformen, nur bis zu den heutigen  
-  nötig weil sich die Namen zu verquicken scheinen :

Das tiefe Trancebewusstsein entsteht während des ALTEN SATURN sowie während des Polarischen Zeitalters 
und ist heutzutage in Mineralien zu finden.

Das tiefe Schlafbewusstsein entsteht während der ALTEN SONNE sowie während des Hyperboräischen Zeitaltrs 
und ist heutzutage in Pflanzen zu finden.  Es unterscheidet sich vom Folgenden :

Das traumlos schlafende Bewusstsein oder traumlose Schlafbewusstsein oder auch archaische Bewusstsein 
(Delor 3:310) entsteht während des ALTEN MONDES sowie während des Lemurischen Zeitalters und findet sich 
heutzutage in frühen Tieren.  Im vorigen Kapitel wird es als das «erste Stadium» nach den Instinkten beschrieben.

Das träumende Bewusstsein, Traumbewusstsein oder auch tiefe Traumbewusstsein entsteht ebenfalls während 
des ALTEN MONDES sowie während des Lemurischen Zeitalters und findet sich heutzutage in sogenannten 
höheren Tieren.  Es ist im vorigen Kapitel als «zweites Stadium» beschrieben.

Das dämmerhafte Bilderbewusstsein oder magische (Delor 3:310) oder mythenbildende Bewusstsein, heutzutage 
als Traumbilderbewusstsein (R.Steiner 99:122 , X : 3.6.1907) entsteht während des Atlantischen Zeitalters und ist im 
vorigen Kapitel ebenfalls im «zweiten Stadium» enthalten.

Das «dritte Stadium» des vorigen Kapitels erhält hier keinen an eine Bewusstseinsstufe gekoppelten Namen und 
heißt anderswo bei Steiner : Verstandes- und Gemütsseele.  Es entsteht während der 4. Kulturperiode des Nach-
Atlantischen Zeitalters, unserer griechisch-römischen Antike, die sich bis durch das Mittelalter hinzieht.

Das «vierte Stadium» des vorigen Kapitels heißt wachendes Bewusstsein, waches Tagesbewusstsein oder auch 
helles Tages- oder Wachbewusstsein und entsteht aktuell seit dem 15. Jahrhundert, d.h. während der 5. 
Kulturperiode, unserer jetzigen.

Genug von Bewusstseinsformen !  Unser nächster Punkt ist

Unser Ich

Es kann nicht gesehen werden, also ist es schon Teil der geistigen Welten.  Aber es steht als Verbindungsglied an 
ihrem Rand zusammen mit unserer Seele.  Jedes Lebewesen hat ein Ich als eines seiner 7 Wesensglieder.  Wenn 
ein Lebewesen eines seiner Wesensglieder noch nicht in die eigene Verantwortung nehmen kann, behüten 
Geistwesen dieses in den geistigen Welten.  Der heutige Mensch verantwortet 4 seiner Wesensglieder : seinen 
physischen Leib, seinen übersinnlichen Lebenskräfteleib (Ätherleib), seinen übersinnlichen Empfindungsleib 
(Astralleib) sowie sein Ich.  Er benötigt geistigen Schutz für die übrigen 3 seiner Wesensglieder.  Es sind die 3 auf 
der vorigen Seite genannten : „Manas“ oder „Geistselbst“, „Bu(d)dhi“ oder „Lebensgeist“ und „Atma(n)“ oder 
„Geistesmensch“.  Heutzutage sind diese 3 für den Menschen noch in den geistigen Welten unzugänglich.  Von 
den uns bekannten Wesensgliedern hat das Tier 4 in den geistigen Welten und benötigt geistigen Schutz für sie, die
Pflanze 5 und Mineralien 6.

Unser Ich in unserer hiesigen Welt können wir uns vorstellen  -  bis hin zu seinen hiesigen Aufgaben, uns nämlich 
vor zu spontanen Handlungen zu bewahren.  Zum Beispiel kann der Schreck einem Polizisten das Ich 
herabmindern, weil er spontan meint, der Mensch, den er kontrolliert, ziehe eine Pistole, und er erschießt ihn im 
Affekt.  Und erst dann merkt er, dass dieser  - zugegeben : mit zornigen Worten und Gesten, auch ihm ging sein 
Ich abhanden -  bloß seine Ausweispapiere hervorkramen wollte.  Oder ein Autofahrer setzt sich, mit 
Medikamenten, Alkohol oder Drogen zugedröhnt und so herabgemindertem Ich, ans Steuer und verursacht einen 
Unfall.  Oder auch andererseits : Ein Student will aus Angst vor einem schrecklichen Prüfer das mündliche 
Examen absagen, doch etwas  - sein Ich ? -  sagt ihm : 'Halte durch ! Komme was wolle !'  -  und der Schreckliche
gibt das Examen unerwartet an einen umgänglichen Kollegen weiter.  Dieses letzte Beispiel zeigt uns, auch andere
Kräfte wirken in den geistigen Welten, und sie können sich unseres Ichs bedienen, um uns zu stärken.  Eine 
Stärkung, die diesem Studenten eine Lebenslehre war.

21



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Kennen wir aber auch die Aufgabe unseres Ichs in den geistigen Welten ?  Das obige Beispiel vom Studenten lässt 
schon ahnen, dass dieses unser Ich mehr weiß als wir.  Nämlich dann, wenn wir uns auf unsere hiesige Welt 
beschränken, so als hätten wir kein Ich.  Mögen also unsere irdischen Ichs von den uns begleitenden Schutzengeln
lernen !  Das andere Ich ist einer von ihnen, es lebt mit den Geistwesen, auf Ewigkeit in den geistigen Welten.  Es 
wird daher ‚das ewige Ich‘ genannt.  Über alle unsere Leben begleitet es die Ichs, die wir in jeweils unseren 
einzelnen Leben kennenlernen.

„Dieses Glied der Menschennatur, das da in solcher Beziehung ist zu den Wohnstätten der 
Götter, die in den strahlenden Sternen sind, {und} das da aus den Götterwesen selber heraus 
spricht, dieses Ich : es soll sich über seine Wesenheit belehren lassen von den Wesenheiten, die 
wir als Angeloi 1 immer in unserer Hierarchienbezeichnung angesprochen haben.“ (R.Steiner 
241:195 , XI : 2.5.1924).

1 {Engel i.e.S. {3.3}}

Um der menschlichen Belange willen sollten wir auch unterscheiden : Gruppen-Ichs und individuelle 
Ichs.  Beispiele für Gruppen-Ichs bei Menschen sind Volks-Ichs, Kultur-Ichs, Familien-Ichs  -  kurz alle Ichs, 
die jemandem ein Zusammengehörigkeitsgefühl vermitteln.  Selbstverständlich kann jeder mehreren 
Gruppen-Ichs angehören, sogar im selben Moment : Rassen-Ichs, Fußballclub-Ichs und Saufkumpanen - 
Ichs.  Gemeinsame Schicksale können situativ neue Ichs entstehen lassen : Ich-identitäre Solidaritätsge-
fühle bei Tsunamis, Vulkanausbrüchen oder Unfällen, ferner auch Klägergemeinschaften.  Leicht sind sie 
zu erkennen, wenn sich nämlich Menschen abgrenzen von Gegenparteien.  So auch bei allen Formen von 
Patriotismus  - bis zum Fahnenschwenken bei Fußballspielen -  und bis hin zu Nationalismen.

Auch Tiere haben Gruppen-Ichs : der Schwarm, das Rudel, die jahreszeitlichen Wanderzüge.  Ein individuelles 
Ich haben Tiere allerdings nur in den geistigen Welten.  Nur Menschen haben in unserer Welt ein individuelles Ich.

Diese etwas kategorische Unterscheidung muss wohl ebenfalls mit Übergängen betrachtet werden.  
Über individuelle Reaktionsweisen von großen Menschenaffen war schon berichtet worden : im Teil 1 , Ka-
pitel  B.3. «Anthroposophisches Entwicklungsprinzip der Erde», kurz vor dem Unterabschnitt «Schöpfungsaufga-
be».

Und manche Menschen scheinen ihr Ich hintan zu stellen.  Dies hat man zuletzt seit 2020 angesichts
der Corona – Virus - Pandemie erleben können.  Menschen protestierten gegen «Behördenwillkür»  - Ver-
ordnungen, die zum Schutz vor Ansteckungen erlassen worden waren -  und bestanden auf individueller 
Freizügigkeit.  Als daraufhin aber Bestimmungen gelockert wurden mit einem Appell an freiwilligen Selbst-
schutz, verhielten sich allzu viele höchst unvernünftig, sogar ansteckungsbereit, sodass nun umso härtere
Vorsichtsmaßnahmen erlassen werden mussten.  Stärkere Ich-Kräfte wären zu erhoffen gewesen, und 
wenn schon nicht um des Selbstschutzes willen, dann um andere, unbekannte Menschen vor Ansteckung 
zu schützen und so zu verhindern, dass die Pandemie sich wieder ausbreiten konnte.  Da wäre es sinnvoll 
gewesen, unsere Gruppen-Ichs hätten die Sehnsüchte unserer individuellen Ichs zeitweise hintan stellen 
können.

Bei jedem einzelnen Menschen lässt sich unterscheiden : unser irdisches, individuelles Ich  - ein Geistwesen, das 
mit unserem Leben hier auf Erden engstens verbunden ist -  und sein ewiges Ich, das uns in den geistigen Welten 
über alle unsere Inkarnationen hinweg begleitet.  Ebenfalls können wir innerlich erleben, wie alles, wofür wir 
noch nicht selbst sorgen können, in der Obhut unserer Schutzengel steht.  Zum Beispiel, wenn wir das für uns im 
Moment Richtige, Sinnvolle taten, später aber feststellten : Die Entscheidung war richtig aber unsere Gründe 
waren falsch.  -  Wenn der Mensch, wie auch im hiesigen Buch immer wieder erhofft, sich auf den Weg macht, 
wieder geistiger zu werden, werden wir beide Ich-Formen als das erleben können, was sie sind : in verschiedenen 
Bereichen das eine, gleiche Ich mit verschiedenen Kompetenzen.

Wie und wann keimte das irdische Ich im Menschen ?  -  Im Folgenden wollen wir «keimen», «beginnen», 
«entstehen» und  - im nächsten Kapitel -  «reifen» als Entwicklungsschritte unterscheiden.  Für R. Steiner (103:204
, XII : 31.5.1908) keimte die erste Ich-Anlage des Menschen in dem biblisch-paradiesisch-mythischen Moment :

«Da machte Gott der Herr den Menschen aus Erde vom Acker und blies ihm den Odem des Lebens in 

22 



F.1. Bewusstsein entwickelt sich ab Lemuris, das Ich ab Atlantis  und Ich-Bewusstsein ab Nach-Atlantis

seine Nase. Und so ward der Mensch ein lebendiges Wesen.» [Luther II:7] / «und ER, Gott, bildete den 
Menschen aus Staub vom Acker, er blies in seine Nasenlöcher Hauch des Lebens, und der Mensch 
wurde zum lebenden Wesen.» [Buber & Rosenzweig I:13].

Vor der Vertreibung aus dem Paradies war das, vor dem Ende des Lemurischen Zeitalters, vor > 200 Mio. J. (Delor 
7:38).

Wann entstand das individuelle Ich ?  -  Als der Mensch zu erkennen begann.  Dies trat auf, nachdem sich der 
Mond endgültig von der Erde getrennt hatte, während der Mitte des Lemurischen Zeitalters, etwa Mitte Perm, vor 
~ 280 Mio. J. (Bosse 2012:104 , Delor 6:138 , 199 , 213 , Delor 7:5 , 9 , 12).  Was hat denn die Mondtrennung mit der Ich-
Entwicklung zu tun ?  -  Der Mensch wurde zu neuen Schritten fähig, nachdem der Mond starre, festhaltende 
Eigenschaften von der Erde mit sich nahm.

Das Ich-Bewusstsein dagegen musste noch warten, bis etwa Ende des Atlantischen Zeitalters, bis vor ~ 2 Mio. J. 
(Delor 6:467).

„… dass, wenn auch der Keim des Ich schon in der lemurischen Zeit 1 in die menschliche 
Wesenheit gelegt worden ist, eine Möglichkeit, zum Ich-Bewusstsein zu kommen, für den 
Menschen erst eingetreten ist gegen Ende der atlantischen Zeit 1 ; und dass eigentlich auch 
dann noch dieses Ich-Bewusstsein sehr dämmerhaft und dunkel war. Ja, auch noch nach der 
atlantischen Zeit 1, durch die verschiedenen Kulturepochen hindurch, die dem Mysterium von 
Golgatha voraufgegangen sind ² , war verhältnismäßig lange noch das Ich-Bewusstsein ein 
dumpfes, traumhaftes, dämmerhaftes.“ (R.Steiner 131:156 , VII : 11.10.1911).

 1 {-alter/s} , ² {d.h die 1. - 3. Kulturepoche des Nach-Atlantischen Zeitalters} 

„Solange 1 in der atlantischen Zeit ² der Mensch hinaus gesehen hat in einer Art träumerischen, 
hellseherischen Bewusstseins, hat er eigentlich nicht recht acht gegeben auf sein Inneres. Da 
war die Innenwelt, die mit dem Ich oder 'Ich-bin' umfasst wird, für ihn noch nicht etwas in 
scharfen Konturen Gezeichnetes.“ (R.Steiner 103:172 , IX : 29.5.1908).

1 {auch noch} , {-alter}  

„Wir haben gesehen, dass eigentlich erst in der späteren atlantischen Zeit 1 die Menschen in die 
Lage gekommen sind, das Ich oder 'Ich-bin' zu empfinden. Denn solange die Menschen die 
geistigen Bilder sahen, waren sie sich auch klar, dass sie selbst der geistigen Welt angehörten, 
{und} selbst ein Bild unter Bildern waren. Jetzt kam die Erfassung des Geistes im Innern. 
Betrachten wir jetzt (…) die Entwicklung des eigenen Innern des Menschen.“ (ebenfalls R.Steiner 
103:172).

 1 {-alter} 

Das wollen jetzt auch wir.  Gibt es Wege, uns Heutigen das Bewusstsein, das während des Lemurischen Zeitalters 
wirkte, nachfühlbar werden zu lassen ?  Und wie entwickelte sich unter diesem Aspekt das Bewusstsein dann 
während des Atlantischen und des Nach-Atlantischen Zeitalters ?  -  Das nächste Kapitel folgt diesem 
Gedankengang.

23



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris

Wie wir heutzutage denken, ist uns selbstverständlich geläufiger als die Denkweisen der Lebewesen während der 
Lemuris.  Um uns dem damaligen Bewusstseinsaspekt miterlebend anzunähern, werden wir von unserer heutigen 
Denkweise ausgehen, anders als in den beiden vorigen Kapiteln.

Heutzutage trennt unser Bewusstsein zwischen innen und außen.  Wir begreifen, dass das, was unsere äußeren 
Sinne uns melden, nicht in uns ist.

„Diese Rose ist da im Raume. Sie ist abgesondert von uns. Wir stehen an einem anderen Ort als 
sie. Wir nehmen die Rose wahr und bilden uns eine Vorstellung von ihr. Die Vorstellung ist in 
uns, die Rose ist draußen.“ (R.Steiner 122:140 , VIII : 23.8.1910).

Unter dem naturwissenschaftlichen Aspekt nennen wir solche Wahrnehmungsverarbeitung «objektiv».  „Objektiv“
im geisteswissenschaftlichen Sinn hat eine andere Bedeutung.  In der geistigen Welt möge sich die Seele den 
Wahrnehmungen anderer Geistwesen öffnen und möglichst vollständig Objekt für deren Wahrnehmungen sein 
(R.Steiner 103:202 , XI : 30.5.1908 ; sowie  175 b ; II : 23.11.2015 , zitiert aus „Mit den Toten leben“, in der Reihe „Leben nach 
dem Tod“, Archiati Verlag 2009 , S. 48 f).  Was die Seele dann wahrnimmt, nennt Steiner „objektiv“, „wirklich“, 
„wahr“, wiederholbar wie bei den Naturwissenschaften, obwohl Wahrnehmung und Erkenntnis je nach Tiefe 
individuell verschieden sein können.  Wie ja auch in den Naturwissenschaften Wahrnehmungen und Erkenntnisse 
von unseren entsprechenden Fähigkeiten abhängen.  Und sogar von unseren Werkzeugen.  Dies stimmt für 
Wahrnehmungen und Erkenntnisse auf der Erde.  Steiner dagegen spricht von Wahrnehmungen und Erkenntnissen
in den geistigen Welten.  Sie sind nicht abhängig von unseren hiesigen Sinnen und Begriffen.  Entsprechend 
variieren sie nicht.  Sie sind konstant.

Unsere inneren Empfindungen und Erlebnisse nennen wir in unserem hiesigen Leben «subjektiv».  
Innen- und Außenwelt nicht zu unterscheiden, führt zu gegenseitigen Unterstellungen und zwischen-
menschlichen Krisen auf allen sozialen Ebenen.  Aber auch zu inneren psychischen Verwirrungen, weil sich
innere Vorstellungen und äußere Wahrnehmungen einander widersprechen können.  Das Leben wird rei-
cher und konfliktärmer, wenn wir die Außenwelt von der Innenwelt unterscheiden können und Unterstel-
lungen vermeiden.

Wie schon im vorigen Kapitel erwähnt, nennt R. Steiner die obige Art Wahrnehmungsverarbeitung, innen und 
außen zu unterscheiden, „waches Tagesbewusstsein“.  Es entsteht gegen Ende des Atlantischen Zeitalters, 
entwickelt sich während des Nach-Atlantischen Zeitalters und wird uns während unserer derzeitigen 
Kulturperiode, der 5. des Nach-Atlantischen Zeitalters, allmählich bewusst.

Ganz anders während des ALTEN MONDES und dessen Wiederholung während der ERDE : im frühen 
Lemurischen Zeitalter.  Die Lebewesen damals erlebten überwiegend weder eine bewusste Außenwelt noch eine 
bewusste Innenwelt.

Noch heute muss der Hahn, der einem Fuchs begegnet, nicht in seiner Erinnerung kramen.  Er muss 
nicht einmal den Fuchs erkennen.  Er verspürt nur : 'Da droht was Schlimmes' und kann entsprechend in-
stinktiv reagieren.  Ein unbewusstes Erkennen lässt ihn die Absicht des Gegenüber erspüren.  -  Noch heu-
te kann man das unbewusste Erspüren von Absichten zum Beispiel an seinem Hund beobachten, dem 
man unabsichtlich auf die Pfote tritt.  Noch bevor der Mensch reagieren kann, hat der Hund gespürt, ob 
der Tritt Absicht war oder nicht, und reagiert verschieden.  Auch wir heutige Menschen verspüren manch-
mal Reste eines solchen intuitiven Erkennens.  Die Leserin oder der Leser werden sich erinnern ?

Kehren wir zum obigen Beispiel Steiners zurück :

„Denken Sie einmal, Sie hätten, wenn Sie diese Rose ansehen, gar nicht das Bewusstsein, diese 
Rose ist da draußen, und Sie stellen sie 1 im Innern vor,  -  sondern Sie hätten das Bewusstsein : 
Wenn diese Rose da im Raume schwebt, so gehört ihr eigenes Wesen nicht nur dem Raum an, der

24 



F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris

in ihr abgeschlossen ist, sondern dieses Wesen dehnt sich aus in den Raum hinaus, und die Rose 
ist eigentlich in Ihnen. -

1 {sich}

Ja, die Sache könnte noch weiter gehen. Denken Sie sich, Sie wenden den Blick zur Sonne und 
hätten nicht das Bewusstsein, die Sonne ist oben und Sie da unten, sondern das Bewusstsein : 
während Sie die Vorstellung der Sonne 1 sich ² erzeugen, sei die Sonne in Ihnen, {und} Ihr 
Bewusstsein ergreife die Sonne auf mehr oder weniger geistige Weise. Dieser Unterschied 
zwischen innen und außen wäre dann nicht vorhanden. Wenn Sie sich das klar machen, dann 
haben Sie die erste feste Eigenschaft, wie es war auf dem alten Monde ³.“ (R.Steiner 122:140 f , 
VIII : 23.8.1910).

1 {in} , ² {selbst} , ³ {während des ALTEN MONDES} 

Ein solches Bewusstseinsstadium findet man auch bei heutigen Menschen, und zwar bei 
jedem Säugling und ferner bei Erwachsenen, die sich in einem dem Säugling ähnlichen Seelen-
zustand befinden.  Zum Beispiel nach Traumen körperlicher oder seelischer Art, bei chronischen
Persönlichkeitsstörungen und auch bei Borderline -  sowie bei psychotischen Leiden.  Schließ-
lich auch bei Demenz.  Dieses Bewusstseinsstadium haben wir keineswegs generell überwun-
den.  Es durchzieht bei Menschen allerdings fast nie das ganze Leben, wie es bei sogenannten 
höheren Tieren der Fall ist.

„Und es 1 hatte noch einen weiteren wesentlichen Unterschied von unserem heutigen 
Bewusstsein. Es wirkte überhaupt nicht so, dass äußere Gegenstände vorhanden gewesen wären 
wie für das heutige Erdenbewusstsein. Das, was Sie heute Ihre Umgebung nennen, {und} was Sie 
heute wahrnehmen im pflanzlichen, im mineralischen, {und} im menschlichen Reiche als die 
Sinnesgegenstände : das war für das Bewusstsein während der alten Mondenentwicklung 
überhaupt nicht vorhanden.“ (R.Steiner 122:141 , VIII : 23.8.1910).

1 {das alte Mondbewusstsein}

Hier haben wir jetzt eine genauere Beschreibung der Art Wahrnehmungsverarbeitung, die R. Steiner „träumendes 
Bewusstsein“ nennt.  Im hiesigen Kapitel  E.2. «Das Denken beginnt» ist es die zweite Stufe der 
Bewusstseinsentwicklung.

Ebenfalls während der Lemuris entwickelt sich das „dämmerhafte Bilderbewusstsein“.  Es entspricht nicht der 
dritten Stufe im hiesigen Kapitel  E.2. «Das Denken beginnt» sondern ist ebenfalls in der zweiten Stufe dort 
enthalten.  -  Laut Steiner (122:141 und 143 , VIII : 23.8.1910) ähnelt das „dämmerhafte Bilderbewusstsein“ der ersten 
Stufe des Hellsehens.  Auch bei diesem ist nämlich das, was einem Suchenden fehlen kann :

 „die Gabe der Unterscheidung zwischen geistiger Realität und Bilderbewusstsein.“ (R.Steiner 
122:143 , VIII : 23.8.1910).  Nämlich :

„Ein anderes Charakteristikum ist, dass es 1 ein bildhaftes Bewusstsein war, so dass die Dinge 
nicht direkt als Gegenstände erschienen, sondern wie in Sinnbildern, so wie der Traum heute 
manchmal in Sinnbildern wirkt. Der Traum kann zum Beispiel so wirken, dass irgendein Feuer, 
das außer ² uns ist, wahrgenommen wird meinetwillen unter dem Sinnbild eines 
lichtausstrahlenden Wesens, wie in einem Bilde. Ähnlich so nahm das alte Mondenbewusstsein 
die Dinge wahr, sagen wir, innerlich, aber auch bildhaft.“ (ebenfalls R.Steiner 122:141).

1 {dieses Bewusstsein, wie es war auf dem alten Monde} , ² {außerhalb von} 

Wer bewirkte, dass das „dämmerhaften Bilderbewusstsein“ wahrgenommen wurde ?  -  Geistwesen ließen die 
Lebewesen während des ALTEN MONDES  - sowie während dessen Wiederholung während der ERDE : im 
frühen Lemurischen Zeitalter -  Bilder spüren, die diese Lebewesen dann als Außenwahrnehmungen wahrnahmen.

„Während der alten Mondenzeit war die
Hauptarbeit der Wesenheiten, die an dem

Während der alten Mondenzeit war die 
Hauptarbeit der {geistigen} Wesenheiten, die 

25



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Werden unserer Welten teilgenommen
haben, das Aufbauen der Organe. Zuerst

müssen die Organe aufgebaut werden,
dann können sie wahrnehmen. Unser

jetziges gegenständliches Bewusstsein
beruht darauf, dass zuerst die Organe

gebaut worden sind. Als rein
physikalische Organe wurden die

Sinnesorgane schon während der alten
Saturnzeit gebildet, das Auge etwa wie
eine Camera obscura, die der Fotograf

hat. Solche rein physikalischen Apparate
können nichts wahrnehmen. Die sind

nach physischen Gesetzen
zusammengesetzt. In der alten

Mondenzeit wurden diese Organe
verinnerlicht. Wenn wir also das Auge in

Betracht ziehen, so müssen wir sagen :
Auf dem alten Saturn war es so gebildet

worden, dass es höchstens ein
physikalischer Apparat war. Auf der

Mondenstufe wurde es durch das von
außen einfallende Sonnenlicht

umgestaltet zu einem
Wahrnehmungsorgan, zu einem

Bewusstseinsorgan.“ (R.Steiner 122:145 f ,
VIII : 23.8.1910).

an dem Werden unserer Welten 
teilgenommen haben, das Aufbauen der 
{Wahrnehmungs-} Organe. Zuerst müssen die 
Organe aufgebaut werden, dann {erst} 
können sie wahrnehmen. Unser jetziges 
gegenständliches Bewusstsein beruht 
darauf, dass zuerst {zuvor} die Organe 
gebaut worden sind. Als rein physikalische 
Organe wurden die Sinnesorgane schon 
während der alten Saturnzeit gebildet, das 
Auge etwa wie eine Camera obscura, die der
Fotograf {zu Steiners Lebenszeit} hat. Solche 
rein physikalischen Apparate können nichts 
wahrnehmen. Die sind nach physischen 
Gesetzen zusammengesetzt. In der alten 
Mondenzeit {während des ALTEN MONDES} 
wurden diese Organe verinnerlicht. Wenn 
wir also das Auge in Betracht ziehen, so 
müssen wir sagen : Auf  dem alten Saturn 
{während des ALTEN SATURN} war es so gebildet 
worden, dass es höchstens ein physikalischer
Apparat war. Auf der Mondenstufe {während 

des ALTEN MONDES} wurde es durch das von 
außen einfallende Sonnenlicht umgestaltet 
zu einem Wahrnehmungsorgan, zu einem 
Bewusstseinsorgan.

„Da zog es die Organe heraus, und was 
der Mensch damals wahrnahm, das war 
diese Arbeit an seinen eigenen Organen.
Es war also ein Wahrnehmen von 
Bildern, die allerdings den Weltenraum 
zu erfüllen schienen. Es schien so, wie 
wenn diese Bilder ausgedehnt wären im 
Raum. In Wahrheit waren sie nichts 
anderes als Ausdrücke für das Arbeiten 
des elementarischen Daseins an den 
Organen des Menschen. Wie er sich 
selber bildete, wie sich da gleichsam aus
der eigenen Wesenheit heraus 
entwickelten die wahrnehmenden Augen,
diese Arbeit an sich selbst, sein eigenes 
inneres Werden, das nahm der Mensch 
während der alten Mondenzeit wahr. So 
war ihm die Außenwelt eine Innenwelt, 
weil die ganze Außenwelt an seinem 
Inneren arbeitete, und er unterschied 
(...) gar nicht in Bezug auf ein Äußeres 

Da {=während des alten Mondzustandes} zog es {das 

Licht} die {Wahrnehmungs-} Organe heraus, und 
was der Mensch damals wahrnahm : das war 
diese Arbeit {des Lichts} an seinen eigenen 
Organen. Es war also ein Wahrnehmen von 
Bildern, die allerdings den Weltenraum zu 
erfüllen schienen. Es schien so, wie wenn 
diese Bilder ausgedehnt wären im Raum. In 
Wahrheit waren sie nichts anderes als 
Ausdrücke für das Arbeiten des 
elementarischen Daseins {der Elementarwesen} 

an den {Wahrnehmungs-} Organen des 
Menschen. Wie er sich selber bildete, wie sich
da gleichsam aus der eigenen Wesenheit 
heraus entwickelten die wahrnehmenden 
Augen : diese Arbeit an sich selbst, sein 
eigenes inneres Werden : das nahm der 
Mensch während der alten Mondenzeit wahr. 
So war ihm die Außenwelt eine Innenwelt, 
weil die ganze Außenwelt an seinem Inneren 
arbeitete, und er unterschied (...) gar nicht in 

26 



F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris

und Inneres. Die Sonne als Äußeres 
nahm er gar nicht wahr. Er trennte nicht
die Sonne von sich, sondern er fühlte in 
sich das Werden seiner Augen. Und 
dieses Arbeiten am Werden seiner 
Augen, das dehnte sich ihm hinaus zu 
einer bildlichen Wahrnehmung, die den 
Raum erfüllte. Das war für ihn die 
Sonnenwahrnehmung, war aber ein 
innerlicher Vorgang.  -

Bezug auf ein Äußeres und Inneres. Die 
Sonne als Äußeres nahm er gar nicht wahr. 
Er trennte nicht die Sonne von sich, sondern 
er fühlte in sich das Werden seiner Augen. 
Und dieses Arbeiten am Werden seiner Augen
: das dehnte sich ihm hinaus zu einer 
bildlichen Wahrnehmung, die den Raum 
erfüllte. Das war für ihn die 
Sonnenwahrnehmung, war aber ein 
innerlicher Vorgang.  -

Das war das Charakteristische des alten Mondendaseins : dass man eine Bilderwelt um sich 
herum wahrnahm ; aber diese Bilder bedeuteten ein inneres Werden, ein inneres Aufbauen des 
Seelendaseins. So war der Mondenmensch im Astralischen beschlossen, fühlte sein eigenes 
Werden wie eine Außenwelt. Heute wäre das Wahrnehmen dieses inneren Werdens als 
Außenwelt, so dass man 1 nicht unterscheiden könnte die ² Bilder von der Außenwelt, die man 
nur als Widerspiegelung des eigenen Werdens wahrnimmt, Krankheit. Während des alten 
Mondenbewusstseins war es das Normale. Die Arbeit also zum Beispiel jener Wesenheiten, die 
später ³ die Elohim 4 wurden : die nahm er in seinem eigenen Wesen wahr. Wie wenn Sie heute 
meinetwegen Ihr Blut wahrnehmen würden in sich fließen, so nahm der Mensch die Tätigkeit 
dieser Elohim wahr. Das war in ihm ; es spiegelte sich nur in Bildern von außen her.“ (R.Steiner 
122:146 f , VIII : 23.8.1910).

1 {wenn man also} , ² {inneren} , 
³ {während ERDE} , 4 {2.3}{waren Archai {3.1} während des ALTEN MONDES} 

So begann der Mensch, die materielle Außenwelt wahrzunehmen : zunächst als das Werk geistiger Wesenheiten in
ihm.  Dann lockerte sich  - allmählich -  seine Wahrnehmung der geistigen Welt.  Immer mehr nahm er die 
Geistwesen oder die geistigen Welten an ihren Wirkungen in der Außenwelt wahr.  Dieser Vorgang entwickelte 
sich während des Atlantischen Zeitalters.  Im Folgenden beschreibt Steiner das Bewusstsein, wie es bis hin zum 
späten Atlantischen Zeitalter fortschritt.

„Da müssen wir uns in Seelen der 
letzten atlantischen Bevölkerung 
versetzen. Wir müssen uns erinnern, 
dass in der atlantischen Zeit der Mensch
nicht bewusstlos war, sondern dass er 
dann ebenso wahrnahm, wie er bei Tage
wahrnahm, wenn man überhaupt in 
dieser Zeit von Tag und Nacht sprechen 
darf. Bei Tage nahm er die erste Spur 
dessen wahr, was wir heute so klar 
sehen als die Welt der 
Sinneswahrnehmungen. Bei Nacht war 
er ein Genosse der göttlich-geistigen 
Wesenheiten. Er brauchte keinen Beweis
dafür, dass es Götter gab, ebenso wenig,
wie wir heute einen Beweis dafür 
brauchen, dass es Mineralien gibt. Die 
Götter waren seine Genossen, er selbst 
war in der Nacht eine geistige 
Wesenheit. In seinem Astralleib und 

„Da müssen wir uns in Seelen der letzten 
atlantischen Bevölkerung versetzen. Wir 
müssen uns erinnern, dass in der 
atlantischen Zeit {-alter} der Mensch nicht 
bewusstlos war, sondern dass er dann 
{damals} ebenso {wie wir} wahrnahm, 
{nämlich} wie er bei Tage wahrnahm, wenn 
man überhaupt in dieser Zeit von Tag und 
Nacht sprechen darf. Bei Tage nahm er die 
erste Spur dessen wahr, was wir heute so 
klar sehen als {wie} die Welt der 
Sinneswahrnehmungen {„helles Tages- oder 

Wachbewusstsein“}. Bei Nacht war er ein 
Genosse der göttlich-geistigen 
Wesenheiten. Er brauchte keinen Beweis 
dafür, dass es Götter gab, ebenso wenig, 
wie wir heute einen Beweis dafür 
brauchen, dass es Mineralien gibt. Die 
Götter waren seine Genossen, er selbst war
in der Nacht eine geistige Wesenheit. In 

27



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

seinem Ich wandelte er in der geistigen 
Welt umher. (…)

seinem Astralleib und seinem Ich wandelte 
er in der geistigen Welt umher. (…)

In diesem Zustande, der 1 allgemein menschlich war, nahm man, auch wenn man während des 
Tages bewusst war, die umliegenden Gegenstände anders wahr als heute, {und} auch das 
Tagesbewusstsein war anders ², und wir müssen versuchen zu verstehen, wie dieses letzte 
Bewusstsein der Atlantier war : Es ist beschrieben worden, wie dem Menschen sich die 
göttlichen Wesenheiten entzogen, wenn er morgens hinunter tauchte in seinen physischen Leib. 
Er sah die Gegenstände wie mit einem Nebel umhüllt. So waren die Bilder des damaligen 1 
Tagwachens. Diese Bilder hatten aber eine andere eigentümliche Eigenschaft, die wir ganz 
genau erfassen müssen. Denken wir uns, eine solche Seele näherte sich einem Teiche. Das 
Wasser in diesem Teiche sah diese Seele nicht so scharf begrenzt wie heute ; aber wenn die Seele
ihre Aufmerksamkeit darauf richtete, dann erlebte sie etwas noch ganz anderes, als wenn sich 
heute jemand einem Teiche nähert. Beim Annähern an den Teich, schon durch die bloße 
Anschauung, stieg in ihr ein Gefühl auf, wie wenn sie einen Geschmack bekäme von dem, was 
da physisch vor ihr lag, ohne dass sie das Wasser des Teiches zu trinken brauchte. Durch das 
bloße Anfühlen würde sie gefühlt haben : Das Wasser ist süß oder salzig.

1 {während des späten Atlantischen Zeitalters} , ² {als heute} 

Heute wird ein solcher Zustand dann als krankhaft bezeichnet, wenn er im Zusammenhang mit anderen 
Krankheiten auftritt.  Er ist sogar erblich : Synästhesie.  Der Atlantier dagegen nahm auf diese Weise seine 
geistigen Wesen wahr :

Der Mensch nimmt damals wahr, wie das Wasser schmeckt, indem er sich dem Teiche nähert. Da
sieht er eine geistige Wesenheit, die dem Wasser den Geschmack gibt. Diese geistige Wesenheit 
kann er in der Nacht treffen, wenn er sich neben das Wasser legt und einschläft. Bei Tage sieht 
er das Materielle, bei Nacht sieht er das 1, was alles durchlebt. Bei Tage sieht er die 
Gegenstände, Steine, Pflanzen, Tiere, er hört den Wind wehen, das Wasser rauschen ; bei Nacht 
sieht er in seinem Inneren das, was er bei Tage empfindet, in seiner wirklichen Gestalt : da sieht 
er die Geister, die in allem leben. Wenn er sagte : In den Mineralien, in den Pflanzen, im Wasser,
in den Wolken, im Winde : da leben Geister, überall leben Geister,  -  so  waren das für ihn ganz 
und gar keine Dichtungen, das war ihm keine Phantasie, das war etwas, was er wahrnehmen 
konnte. (…)

1 {Geistige} 

Der Mensch war wie darinnen in dem Ganzen, und er nahm die Dinge wie beseelt wahr. Er 
nahm sozusagen die Wesenheiten wahr, die zum Beispiel dem Dinge den salzigen Geschmack 
verliehen. So beseelte sich ihm alles. Luft, Erde, Wasser, Feuer, alles, alles verriet ihm etwas. 
Das, was heute dem Bewusstsein als seelenlose Gegenstände erscheint, gab es damals nicht. 
Daher empfand der Mensch auch alles mit Sympathie und Antipathie : weil er das Innere sah. Er
fühlte, er erlebte das innere Wesen der Gegenstände.“ (R.Steiner 106:38 , III : 4.9.1908).

Heutzutage hilft es dem irdischen Aspekt des Ich auf seinem Weg in die geistigen Welten, wenn wir uns unseres 
Ichs bewusst werden, und das heißt : wenn wir uns ein Ich-Bewusstsein erarbeiten.  Wie ?  -  Es entwickelt sich 
im irdischen Leben an unseren Erlebnissen und Erkenntnissen und ist somit unserem bewusst werdenden 
Gedächtnis verbunden.

„Denken wir uns, wir bewegen uns durch einen Raum. Wir spüren nichts. Jetzt stoßen wir an 
etwas : Die Außenwelt stößt an uns, aber wir werden uns selbst gewahr, wir werden den Stoß, 
den uns die Außenwelt versetzt, in uns gewahr. Wir spüren uns als den, der an die Außenwelt 
stößt.

28 



F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris

Ähnlich drehen sich Kinder im Kreis, um sich zu spüren.  Oder sie knallen ihren Kopf im Bett hin und her, um 
sich nicht verlassen zu fühlen, genannt Iactatio.  Auch Jugendliche wollen sich spüren, indem sie sich ritzen.  In 
beiden Altersphasen zeigt es extreme Verzweiflung, die sie nicht herausschreien können, und die ihnen meist 
sogar unbewusst bleibt.

„Wir haben unser Ich-Bewusstsein dadurch, dass wir überall an die Außenwelt stoßen. Natürlich
nicht nur mit dem Tastsinn stoßen, sondern wenn wir die Augen aufmachen, stoßen wir auch an, 
das heißt, wir stoßen auf das äußere Licht. Wenn Töne an unser Ohr dringen, so werden wir uns 
gewahr, indem unser Gehör an die Töne stößt. -

So werden wir uns selbst gewahr auch dadurch, dass wir jeden Morgen aus der geistigen Welt 
herauskommen und in die physische Welt untertauchen. Wir tauchen 1 in unseren physischen 
Leib unter. Dieses Untertauchen in unseren Leib, das heißt, dieses ² Zusammenstoßen unseres 
Ich und Astralleibs mit dem Äther -  und physischen Leib : das erzeugt unser Ich-Bewusstsein.“  
(R.Steiner 175 b ; II : 23.11.15 , zitiert aus „Mit den Toten leben“, in der Reihe „Leben nach dem Tod“, Archiati Verlag 
2009 , S. 48 f).

1 {dann} , ² {frühmorgendliche}

Auch heute noch können wir uns in diesen Sichtweisen wiederfinden, wenn wir uns darin üben möchten.

Auch die zwischenmenschliche Wahrnehmung ist während des Atlantischen Zeitalters anders, innerlicher, als 
heute :

„Wenn Sie heute Menschen begegnen, sehen Sie nichts Besonderes von seinem Innenwesen, nur 
was seine Miene ausdrückt (…). Wenn aber der Atlantier einem Menschen begegnete, der etwas 
Arges gegen ihn im Sinn hatte, tauchte ihm zum Beispiel eine braunrote Vision auf ; wenn 1 jener
ihn liebte, eine bläulichrote Vision. Eine Art Farbenvision stimmte mit dem Seelenzustand des 
anderen überein ; man sah ² noch etwas von dem, was im Inneren des Menschen sich zutrug. 
Wenn der Atlantier ging und es tauchte vor ihm ein fürchterlich rotbrauner Nebel auf, so lief er 
davon, denn er wusste : Da kommt  - es war vielleicht noch meilenweit weg -  ganz bestimmt ein 
gefährliches Tier, das mich fressen will.“ (R.Steiner 100:122 , IX : 24.6.1907).

1 {aber} , ² {unbewusst}

Der Atlantier musste nicht erst erkennen, was da auf ihn zu kam, wie wir es müssen.  In ihm lebte ein anderes 
Gedächtnis als das heutige, bewusste.

„Wie der einzelne Finger an der Hand, so betrachtete sich der einzelne Mensch zugehörig einer 
Blutsverwandtschaft. -

Hierauf beruhte aber noch etwas anderes. Der Atlantier erinnerte sich nicht nur an das, was 
sein Vater, Großvater, Urgroßvater und so weiter bis weit in die Generationen hinauf erlebt 
hatten, bis hin zum Begründer der Familie. Alles, was von dort herstammend fortlebte, wurde als
eine Einheit empfunden. Das wird Ihnen zeigen, wie enorm das 1 Gedächtnis des Atlantiers 
entwickelt war. Alles beruhte auf dem Gedächtnis (...)“ (ebenfalls R.Steiner 100:122).

1 {überindividuelle}

Gemeint ist hier wohl das unbewusste Gedächtnis, nicht die Erinnerungsfähigkeit.  Es gibt das situative, örtliche 
und zeitliche Gedächtnis auch unbewusst.  Wir finden es heutzutage an unseren Haustieren und ferner an 
Wildtieren, wenn wir sie lange genug beobachten,  -  und manchmal auch an uns selbst.  Vielleicht erinnert sich 
mancher an Situationen, als er ein Kleinkind war und auf keinen Fall seinen Zorn ausleben konnte, sich aber nicht 
erinnerte, warum.  Erst als ihm, oft erst als Erwachsenem, der Zusammenhang erzählt wurde, konnte er seine 
damalige Hemmung verstehen.

Ebenfalls anders als bei uns und anders auch als das Gedächtnis der Atlantier war das Gedächtnis der Lemurier.

„Im großen und ganzen war bei dieser 1 Rasse das ² Gedächtnis noch nicht so ausgebildet. Die ³ 
Menschen konnten sich zwar Vorstellungen machen von Dingen und Ereignissen ; aber diese 

29



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Vorstellungen blieben nicht in der Erinnerung haften. Daher hatten sie auch noch keine Sprache
im eigentlichen Sinne. Was sie in dieser Beziehung hervorbringen konnten, waren mehr 
Naturlaute, die ihre Empfindungen, Lust, Freude, Schmerz und so weiter ausdrückten, die aber 
nicht äußerliche Dinge bezeichneten.

1 {lemurischen} , ² {bewusste} , ³ {werdenden}

Die Leserin oder der Leser wird sich an Erfahrungen mit bis zu zweijährigen Kindern erinnern, die sich noch nur 
so ausdrücken können.  Oder auch an das «Ah !» und «Oh !», wenn sie oder er selbst überrascht war.

Aber ihre Vorstellungen hatten eine ganz andere Kraft als die der späteren Menschen. Sie 
wirkten durch diese Kraft auf ihre Umgebung. Andere Menschen, Tiere, Pflanzen und selbst 
leblose Gegenstände konnten diese Wirkung empfinden und durch bloße Vorstellungen 
beeinflusst werden. So konnte der Lemurier seinen Nebenmenschen Mitteilungen machen, ohne 
dass er eine Sprache nötig gehabt hätte. Diese Mitteilung bestand in einer Art ‚Gedankenlesen‘. 
Die Kraft seiner Vorstellungen schöpfte der Lemurier unmittelbar aus den Dingen, die ihn 
umgaben. Sie floss ihm zu aus der Wachstumskraft der Pflanzen, {und} aus der Lebenskraft der 
Tiere. So verstand er Pflanzen und Tiere in ihrem inneren Weben und Leben. Ja, er verstand so 
auch die physischen und chemischen Kräfte der leblosen Dinge.

Auch darin können wir uns wieder üben.  Eines ist uns allerdings  - unwiederbringlich ? -  verloren gegangen :

(…) Er konnte seinen Arm stählen, wenn es nötig war, durch bloße Anstrengung des Willens. 
Ungeheure Lasten konnte er zum Beispiel heben durch bloße Willensentwicklung. Diente später 
dem Atlantier die Herrschaft über die Lebenskraft, so diente dem Lemurier die Bemeisterung des
Willens. Er war  - der Ausdruck sollte nicht missverstanden werden -  auf allen Gebieten 
niederer menschlicher Verrichtungen der geborene Magier.“ (R.Steiner 11:58 f , III).

Wir begegnen ihnen noch heute als Riesen oder Zyklopen in Märchen und Sagen.  Levitation und 
Zyklopenmauern sind uns hier schon begegnet : im Teil 2 , Kapitel  D.7. , Unterabschnitt «Szenario (K) :  heutige 
Vorkommnisse  -  schon auf Atlantis ?».  Sie sollten uns die Handhabung von bis zu 1200 Tonnen schwerem passgenau 
behauenem Gestein verständlich machen.

Erst während des Nach-Atlantischen Zeitalters reifte das Ich-Bewusstsein.

„In demselben Maße, als 1 die geistige Welt entschwand, wurde der Mensch sich seiner eigenen 
Geistigkeit bewusst. In der altindischen Kultur ² war gegenüber der eigenen Geistigkeit noch 
eine sonderbare Stimmung. Man sagte : Wollen wir in die geistige Welt eindringen, {und} uns 
über die Illusion ³ erheben, dann müssen wir uns selbst verlieren in der geistigen Welt, müssen 
möglichst auslöschen das 'Ich-bin' und aufgehen in dem All-Geist, in dem Brahman. -

1 {wie} , ² {der frühesten Kulturperiode des Nach-Atlantischen Zeitalters} , ³ {hiesige Welt}

So war es insbesondere bei der alten
Einweihung ein Verlieren des

Persönlichen. Ein unpersönliches
Aufgehen in der geistigen Welt ist vor

allem das, was die älteste Form der
Einweihung auszeichnet. Das war zum

Beispiel nicht mehr so in der dritten
Kulturepoche. Denn bis zur dritten
Kulturepoche entwickelte sich das

Selbstbewusstsein des Menschen immer
stärker. Immer mehr wurde sich der

So war es insbesondere bei der alten 
Einweihung ein Verlieren des Persönlichen.
Ein unpersönliches Aufgehen in der 
geistigen Welt ist vor allem das, was die 
älteste Form der Einweihung auszeichnet. 
Das war zum Beispiel nicht mehr so in der 
dritten Kulturepoche. Denn bis zur dritten 
Kulturepoche entwickelte sich das 
Selbstbewusstsein {Ich-Bewusstsein} des 
Menschen immer stärker. Immer mehr 
wurde sich der Mensch im Inneren seines 

30 



F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris

Mensch im Inneren seines Ichwesens
bewusst. Indem man die Materie

ringsherum lieb gewann, sich in sie
vertiefte, mit den Gesetzen, die der

menschliche Geist selbst ausdachte, die
nicht in irgendeinem dämmerhaften

Traumzustand gewonnen waren, wurde
man seines Ich immer mehr gewahr, bis

dieses Persönlichkeitsbewusstsein im alten
Ägyptertum auf einem gewissen

Höhepunkte angelangt war. In diesem
Persönlichkeitsbewusstsein war aber noch

etwas vorhanden, was es zugleich als
etwas Niederes erscheinen ließ, als etwas,

was nun wiederum gebunden war und
aufging in der äußeren Welt, was keine

Möglichkeit hatte, den Zusammenhang mit
dem zu gewinnen, aus dem man

herausgeboren war. Zwei
Grundstimmungen der

Menschheitsentwicklung müssen wir vor
unsere Seele hinmalen, wenn wir den
ganzen Hergang der Sache begreifen

wollen :  -

Ichwesens bewusst. Indem man die Materie
ringsherum lieb gewann, {und} sich in sie 
vertiefte : mit den Gesetzen, die {sich} der 
menschliche Geist selbst ausdachte, {und} 
die nicht in irgendeinem dämmerhaften 
Traumzustand gewonnen waren : wurde 
man seines Ich immer mehr gewahr, bis 
dieses Persönlichkeitsbewusstsein im alten 
Ägyptertum {in der dritten Kulturepoche} auf 
einem gewissen Höhepunkte angelangt 
war. In diesem Persönlichkeitsbewusstsein 
war aber noch etwas vorhanden, was es 
zugleich als etwas Niederes erscheinen 
ließ, {nämlich} als etwas, was nun wiederum 
gebunden war und aufging in der äußeren 
Welt, {und} was keine Möglichkeit hatte, 
den Zusammenhang mit dem zu gewinnen, 
aus dem man herausgeboren war. Zwei 
Grundstimmungen der 
Menschheitsentwicklung müssen wir vor 
unsere Seele hinmalen, wenn wir den 
ganzen Hergang der Sache {der Entwicklung 

des Ich-Bewusstseins} begreifen wollen :  -

Wir müssen uns einmal erinnern, wie die
Menschen der atlantischen Zeit und der

altindischen Zeit danach gelechzt haben,
die Persönlichkeit abzustreifen. Die

Atlantier konnten das, weil es für sie
selbstverständlich war, dass sie eben jede
Nacht die Persönlichkeit abstreiften, und

in einem Geisterland lebten. Die Inder
konnten es, weil ihre Einweihungs-

Prinzipien sie hinaufführten durch Yoga
ins Unpersönliche. Ruhen in dem

allgemein Göttlichen war das, was man
wollte. Das Ruhen in einem Allgemeinen

war in einem letzten Ausläufer der
Menschheit geblieben, in dem

Bewusstsein der Zusammengehörigkeit
mit den Generationen, in dem

Bewusstsein, dass man herausgeboren
war aus einer Geschlechterfolge, dass

man als einzelner Mensch zusammenhing
mit seinem Blute durch die Generationen

bis zum Urahn hinauf. Das war die
Stimmung, die sich herausgebildet hatte

aus jener alten Stimmung, die sich geistig

Wir müssen uns einmal erinnern, wie die 
Menschen der atlantischen Zeit{-alters} und 
der altindischen Zeit {der frühesten Kulturepoche 

im Nach-Atlantischen Zeitalter} danach gelechzt 
haben, die Persönlichkeit abzustreifen. Die 
Atlantier konnten das, weil es für sie 
selbstverständlich war, dass sie eben jede 
Nacht die Persönlichkeit abstreiften, und in 
einem Geisterland lebten. Die {Ur-} Inder 
konnten es, weil ihre Einweihungs-
Prinzipien sie hinaufführten durch Yoga ins 
Unpersönliche. Ruhen in dem allgemein 
Göttlichen : {Das} war das, was man wollte. 
Das Ruhen in einem Allgemeinen war {bis 

heutzutage} in einem letzten Ausläufer der 
Menschheit geblieben : in dem Bewusstsein 
der Zusammengehörigkeit mit den 
Generationen, {d.h.} in dem Bewusstsein, 
dass man herausgeboren war aus einer 
Geschlechterfolge, {und} dass man als 
einzelner Mensch zusammenhing mit seinem 
Blute durch die Generationen bis zum Urahn
hinauf. Das war die Stimmung, die sich 
herausgebildet hatte aus jener alten {ur - 

31



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

geborgen fühlte in einem Geistig-
Göttlichen. So war es gekommen, dass

diejenigen Menschen, die eine normale
Entwicklung durchgemacht hatten, in der

dritten Kulturperiode anfingen, sich zu
empfinden als einzelne Menschen, aber

zu gleicher Zeit sich geborgen wussten in
einem Ganzen, in einem Göttlich-

Geistigen, dass sie sich angliederten
durch die Blutsverwandtschaft an die

ganze Vorfahren-Linie, und dass der Gott
für sie lebte in dem durch die

Generationen hinfließenden Blute. -

indischen} Stimmung, die sich geistig geborgen
fühlte in einem Geistig-Göttlichen. So war es
gekommen, dass diejenigen Menschen, die 
eine normale Entwicklung {d.h. ohne 

Einweihung} durchgemacht hatten, in der 
dritten Kulturperiode anfingen, sich zu 
empfinden als einzelne Menschen, aber zu 
gleicher Zeit sich geborgen wussten in einem
Ganzen, in einem Göttlich-Geistigen, {und} 
dass sie sich angliederten durch die 
Blutsverwandtschaft an die ganze Vorfahren-
Linie, und dass der Gott für sie lebte in dem 
durch die Generationen hinfließenden Blute.

Wir haben dann gesehen, wie innerhalb desjenigen Volkes, das die Bekennerschaft des Alten 
Testaments bildet, sich ein gewisser Vollkommenheitsgrad dieser Stimmung ausbildete. 'Ich und 
der Vater sind eins', das heißt : der einzelne fühlte sich geborgen in dem ganzen 
Zusammenhange bis hinauf zum Vater Abraham. Das war ungefähr auch, was die 
Grundstimmung aller damals normal entwickelten Volksstämme ausmachte, aller Volksstämme 
der dritten Kulturepoche.“ (R.Steiner 103:172 ff , IX : 29.5.1908).

Unsere Geistwesen wahrzunehmen, fällt uns in unserem Nach-Atlantischen Zeitalter von Kulturepoche zu 
Kulturepoche immer schwerer.  Denn wir müssen uns zunehmend mit unserer materiellen Welt auseinander setzen
und darin verantwortungsvolle Entscheidungsfreiheit erlernen, bevor wir uns wieder dem Geistigen nähern 
können  -  dann aber in höheren, kommenden Bewusstseinsstufen.

„Und in demselben Maß, in dem die Menschenseele das Miterleben mit den göttlich-geistigen 
Wesenheiten verliert, taucht um sie herum das auf, was man heute «Natur» nennt.  -

Der Mensch schaut nicht mehr das
Menschenwesenhafte in dem göttlich-
geistigen Kosmos, er schaut das Werk

des Göttlich-Geistigen im Irdischen. Er
schaut es zunächst nicht in der

abstrakten Form, in der es heute
geschaut wird, sinnlich-physische

Wesen und Geschehnisse, die durch
diejenigen abstrakten Ideeninhalte

zusammengehalten werden, die man
«Naturgesetze» nennt. Er schaut es als

göttlich-geistiges Wesen. Dieses
göttlich-geistige Wesen wogt auf und ab

in allem, was er als Entstehen und
Vergehen der tierischen Lebewesen, im

Wachsen und Sprossen der Pflanzenwelt
sieht, was er in Quell- und

Flusstätigkeit, in Wind- und
Wolkenbildung gewahr wird. All diese

Wesenhaftigkeiten und Vorgänge um ihn
herum sind ihm die Gebärden, die

Taten, sind ihm die Sprache des

Der Mensch schaut nicht mehr das 
Menschenwesenhafte in dem göttlich-
geistigen Kosmos, er schaut das Werk des 
Göttlich-Geistigen im Irdischen. Er schaut es 
zunächst nicht in der abstrakten Form, in der 
es heute geschaut wird : sinnlich-physische 
Wesen und Geschehnisse, die durch diejenigen
abstrakten Ideeninhalte zusammengehalten 
werden, die man «Naturgesetze» nennt. Er 
schaut es {das Werk des Göttlich-Geistigen im 
Irdischen, später auch «Naturgesetze» genannt, noch in den
anfänglichen Kulturepochen des Nach-Atlantischen 

Zeitalters} als göttlich-geistiges Wesen. Dieses 
{sic !} göttlich-geistige Wesen wogt auf und ab 
in allem, was er {der Mensch} als Entstehen und
Vergehen der tierischen Lebewesen {sieht}, 

{und} im Wachsen und Sprossen der 
Pflanzenwelt sieht, {und} was er in Quell- und 
Flusstätigkeit, in Wind- und Wolkenbildung 
gewahr wird. All diese Wesenhaftigkeiten und 
Vorgänge um ihn herum sind ihm {noch im ersten 

Drittel des Nach-Atlantischen Zeitalters} die 

32 



F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris

Götterwesens, das der «Natur»
zugrunde liegt.“ (R.Steiner 26:183 , L :

28.12.1924).

Gebärden, die Taten, {und} sind ihm die 
Sprache des Götterwesens, das der «Natur» 
zugrunde liegt.

33



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

F.3. Die biblische Schöpfungsgeschichte und das Ich

Im Teil 1 , Kapitel  B.5.  « „Die Geheimnisse der biblischen Schöpfungsgeschichte“ : Die biblische Schöpfungsgeschichte aus 
anthroposophischer Sicht» hatten wir betrachtet, wie die Erde und der Mensch materiell entstanden.  -  Hier unten 
zitiert, beschreibt R. Steiner (aus 101:107-113 , VI : 13.11.1907), wie sich das Ich in seiner geistigen Perspektive aus 
den Himmeln heraus auf die Erde entwickelt.  Der Schwerpunkt liegt während der ersten 3 Schöpfungstage, doch 
reichen Steiners Gedanken und Assoziationen bis über das Paradies hinaus.  Der Text ist so eingängig vorgetragen,
dass erklärende Zwischentexte nicht nötig sein werden.  Die Bibelzitate sind Steiners Übersetzung.

„Im Anfang des Erdendaseins war ein Zustand für die Menschen, wo sie noch als eigentliche 
Bewusstseinsmenschen, als Ichheit «in den Himmeln» waren. Nun tropfte das Ich herunter auf 
die Leiber. Da ward der Unterschied zwischen dem, wo die Menschen früher waren, und dem, 
wo sie jetzt sind :Himmel und Erde. Das ist das Erlebnis Ihres Ich beim Herunterziehen. Was 
steht nun am Anfang der Genesis ? 

«Im Anfange  - oder : im Urbeginne -  schuf Gott den Himmel und die Erde.»

Nichts hatte Ihr Ich, als es noch im Schoße der Gottheit war, sehen können. Jetzt, auf der Erde, 
ist es bestimmt, zum ersten Mal zu sehen, allerdings noch mit dumpfem Bilderbewusstsein. 
Vorher sah es noch nichts ; es musste sich erst hineinleben in den astralischen Leib, dass es 
sehen lernte.

«Und die Erde war wüst und wirre.»

Das ist wiederum ein subjektives Erlebnis Ihrer Seele. Was sie erlebte, wird geschildert. Die 
Erde war noch «wüst und wirre», und alles war Flüssigkeit, denn in einem feurig-flüssigen 
Zustand war die Erde.

«Und der Geist der Gottheit»

‚ den Ihr Ich eben verlassen hatte,

«brütete über den Flüssigkeiten, oder : schwebte über den Wassern.»

Sie sehen, was geschildert ist in der Genesis, sind die wirklichen Erlebnisse Ihres Ich. Und was 
schlug jetzt hinein in das Ganze ? Jetzt kommt der Moment, wo das Ich anfängt, astralisch zu 
sehen ; es wurde gewahr, dass ringsum andere Wesen sind. Aus der Finsternis sprießt hervor 
allseitig das astralische Licht.

«Und Gott sprach : Es werde Licht ! Und es ward Licht.»

Damit ist kein physisches Licht gemeint ; es ist astralisches Licht gemeint. Auch hier sind 
Tatsachen geschildert, die das menschliche Ich durchlebte.

«Und Gott sah das Licht, dass es schön sei, und Gott schied das Licht von der Finsternis.»

Was heißt das ? Sie werden im Verlaufe der Vorträge noch weiter ausgeführt erhalten, dass 
überall da, wo ein astralischer Leib vorhanden ist, Ermüdung eintreten muss. Das Leben eines 
Astralleibes kann nicht anders verlaufen, als dass Ermüdung eintritt. Daher muss auch eine 
Ausgleichung für die Ermüdung da sein. Ein Wesen, das ermüdet, muss Zustände durchmachen, 
in denen diese Ermüdung wieder gutgemacht wird. Stellen Sie sich jetzt nichts Äußerliches vor, 
sondern nur die Erlebnisse des Ich. Das Ich wird in den Astralleib eingesenkt, es ermüdet, indem
es sein Bilderbewusstsein entfaltet. Es muss wiederum in einen Zustand kommen, in dem es die 
Ermüdung ausgleichen kann. Zweierlei Bewusstseinszustände haben wir, in die das Ich kommt : 

34 



F.3. Die biblische Schöpfungsgeschichte und das Ich

einen Zustand, wo das Ich in Bildern lebt, {d.h.} wo die geistigen Erlebnisse in Bildern sich 
darstellen, und einen anderen, wo alles wieder hinuntertaucht in die Finsternis, aus der das Ich 
herausgeboren worden ist, und wo die Ermüdung fortgeschafft wird, aber auch, wo 
unterbrochen wird der Lichtzustand, der um das Ich herum ist. Die Gottheit hatte das Leben des 
Ich in zwei Teile geteilt : in einen, wo Licht war, und in einen anderen, wo Finsternis war. Stellen
Sie sich so das Leben der Lichtwesen auf der Erde vor.

«Und Gott schied das Licht von der Finsternis und nannte das Licht Tag, und die Finsternis nannte er Nacht.»

Das hat nichts zu tun mit dem Sonnenumlauf oder mit dem Mondumlauf ; das hat lediglich zu 
tun mit dem geistigen Unterschied von astralischem Durchleuchtetsein des Bewusstseins und 
dem finsteren Zustand, wo kein Erleuchtetsein da ist. Sie müssen vollständig ins Auge fassen, 
dass hier innere Tatsachen, Erlebnisse des Ich geschildert werden.

Stellen Sie sich recht lebhaft vor, wie der schlafende Mensch seinem physischen und Ätherleib 
nach im Bette liegt ; außerhalb des physischen und Ätherleibes sind Astralleib und Ich. So war 
es im Anfangszustand der Erde fortwährend. Der Astralleib war nie etwa so vollständig im 
physischen und ätherischen Leibe drinnen wie heute, gar keine Rede davon, sondern nur so, 
dass er einen Teil des Ätherleibes erfüllte. Etwa so, wie es beim heutigen Menschen im Schlafe 
ist, wo der Astralleib aus dem physischen Leib, aber noch nicht ganz aus dem Ätherleib heraus 
ist ; so müssen Sie sich vorstellen dieses Ich, das eben heruntergekommen ist aus dem Schoße 
der Gottheit, mit seinem astralischen Leib zu einem physischen Leib und einem Ätherleib hinzu 
gehörte, sie aber noch nicht vollständig durchdringt. Der heutige Naturforscher würde sagen, 
solch ein Leben sei überhaupt nicht möglich. Aber es war, unter anderen Gesetzen stehend, 
durchaus möglich.  -

An einem Bild wollen wir uns vorstellen, wie das war. Stellen wir uns wiederum diese unsere 
Erde vor, aber jetzt flutend im Feuernebel, diese Feuernebel in fortwährender Bewegung, die 
astralischen Leiber mit den Ichs wie Geistwesen darüber schwebend. Denken Sie sich, es wäre 
so, dass Sie jetzt plötzlich alle anfangen würden zu schlafen. Dann würden Ihre astralischen 
Leiber herauskommen. Nur die physischen Leiber sind träge ; wenn die astralischen Leiber 
herauskommen, behalten die physischen Leiber ihre Gestalt. Damals, als die Erde im 
Feuernebel war, war das anders ; alles war in lebhafter Bewegung. Es war ähnlich so, wie wenn
Sie heute an einem Gebirgstal stehen und die Nebelmassen hin -  und herziehen und die 
verschiedensten Gestalten annehmen sehen. Jetzt bleibt Ihr physischer Leib träge in seiner 
festen Form. Damals war alles in Bewegung. Der damalige physische Leib löste sich auf und 
setzte sich wieder zusammen. Das war alles bedingt durch die Kräfte, die von oben ausgingen. 
So unterschied sich das damalige Dasein von dem heutigen. Als die Erde noch flüssig war, war 
alle Form abhängig von den geistigen Kräften, zu denen Sie selbst gehörten.

Denken Sie sich einmal, was da unten geschah. Das Feste bereitete sich nach und nach vor. Aus 
einem vollständig flüssig-wässrigen Zustand bereiteten sich nach und nach diese festen Körper 
vor. Es setzten sich immer mehr starre Formen ab. Wie wenn im Gebirge die ziehenden Nebel 
feste Formen annehmen und sich kristallisieren würden, so bildeten sich nach und nach die 
ersten menschlichen Gestalten heraus aus den wirbelnden Feuernebelmassen.

«Und Gott sprach : Es werde Gestalt  - oder : Ausdehnung -  inmitten der Wasser, und es scheide sich das Wasser 
vom Wasser.»

Wenn Sie sich das richtig im Bilde vorstellen, haben Sie den Vorgang, den ich eben beschrieben 
habe.

«Und Gott machte die Scheidung der Wasser und schied das Wasser unterhalb der Ausdehnung von dem Wasser 
oberhalb der Ausdehnung. Und das, was oberhalb war, nannte er Himmel. Das war der zweite Tag.»

35



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Darin liegt wieder eine tiefe Weisheit. Was sind das für zwei «Ausdehnungen» ? Damit sind die 
zwei Teile der menschlichen Natur gemeint, die immer ineinander gemischt sind : des Menschen 
niedere Natur und des Menschen geistige Natur. Die geistige Natur, die ihren Ausdruck findet in 
dem, was der Sonne zugeneigt ist, und die niedere Natur, die dem Mittelpunkte der Erde 
zugeneigt ist. Das sind die zwei Naturen, die alle Religionsurkunden bezeichnen als beherrscht 
von zwei ganz verschiedenen Mächten, von den himmlischen Mächten und den 
Unterweltsmächten. Die himmlische Ausdehnung und die Erdenausdehnung, die schied Gott 
voneinander.

Es wurde hier auf der Erde 1 sichtbar, was auf dem Monde ² noch gar nicht sichtbar war. Eine 
ungeheuer tiefe Weisheit, die einer völligen Wahrheit entspricht, ist auch darin ausgedrückt. Auf 
dem alten Monde ² wandelten noch nicht einzelne Menschen herum wie jetzt auf der Erde 1 , das 
gab es auf dem Monde ² nicht. Die Menschenvorfahren, die Vorfahrenkörper der Menschen auf 
dem alten Monde ² , bestanden aus physischem Leib, Ätherleib, {und} Astralleib ; sie hatten nur 
eine Ausdehnung : die Ausdehnung nach dem Planeten, nicht nach den Himmeln. Sie waren 
tierähnlich, kein Ich wohnte noch darin. Das Tier ist auf dieser frühen Entwicklungsstufe 
zurückgeblieben.

1 {während ERDE} , ² {während des ALTEN MONDES} 

Das zeigt sich Ihnen noch heute klar daran, wie es mit einem Antlitz sich nicht erheben kann zur 
Sonne, {und} wie es in seinen vorderen Gliedmaßen nicht freie Arbeitsorgane hat, um Absichten 
und Ideen des Geistes zu verwirklichen. Das Tier ist wie ein Balken, der auf 4 Säulen steht. Der 
Mensch hat diesen Balken aus der horizontalen Lage in die vertikale gebracht. Durch das nach 
oben gerichtete Antlitz ist er nicht Erdenbürger, sondern Weltenbürger. Die zwei vorderen 
Stützen, die zwei vorderen Gliedmaßen sind zu Werkzeugen des Geistes geworden. Das drückt 
sich aus in der Scheidung des Teiles der menschlichen Gestalt, der zur Erde gehört, von dem 
Teil, der zu dem Weltenraum gehört.

«Und Gott machte eine Ausdehnung zwischen den unteren Wassern und den oberen Wassern.»

Diese Verschiedenheit der menschlichen Gestalt ist damit gemeint ; es ist wiederum ein Erlebnis 
des ursprünglichen Menschenwesens.  –

Nun muss derjenige Teil der menschlichen Gestalt, welcher dem Ich dienen sollte, einen 
Mittelpunkt haben, ein Zentrum. Das bekam er in der Tat. Das erste Zentrum dieses noch 
weichen Menschenleibes kam dadurch zustande, dass in dem nach oben gerichteten Teil alle 
Strömungen zusammenliefen. Da gehen die verschiedenen Strömungen hindurch, die Sie ich 
vorzustellen haben als den Beginn von Nerven- und Blutströmungen. Die sammelten sich alle 
oben in den mächtigen Feuerzungen, welche ehemals oben am Kopfe  - aber als der Körper 
noch weich war -  aus dem Menschen heraus züngelten. Jenes Organ, das der Mensch da hatte 
und von dem der letzte Rest die Zirbeldrüse ist, war das erste Organ, womit der Mensch anfing, 
physisch wahrzunehmen. Kam er in die Nähe von etwas für ihn Gefährlichem, so nahm er dieses
Organ wahr, und dadurch fühlte der Mensch, dass er da nicht hingehen durfte. Durch dieses 
Organ fand er sich zurecht. Sie dürfen sich dieses Organ nicht als ein ursprüngliches Auge 
vorstellen  - aus einer solchen Vorstellung entspringen alle möglichen Irrtümer - , sondern Sie 
müssen sich vorstellen, dass es eine Art Wärmeorgan war, durch welches der Mensch, auch auf 
weite Entfernungen hin, kalte und warme Zustände unterscheiden konnte, und solche, die für ihn
schädlich oder nützlich waren. Dieses Organ stand gleichzeitig in einem gewissen 
Zusammenhang mit denjenigen Organen, die wir die Lymphorgane nennen, welche mit den 
Strömungen im Menschenleib verwandt sind, die mit den weißen Blutkörperchen in 
Zusammenhang stehen. Das Wohl und Wehe des Menschen, der vorzugsweise noch weiße 
Blutkörperchen hatte, hing ab von dem, was dieses Organ wahrnahm. Das war also ein 
Mittelpunkt, in dem alles das gesammelt war, was als Gestaltung in der Ausdehnung der Himmel

36 



F.3. Die biblische Schöpfungsgeschichte und das Ich

da war.

«Und Gott sprach : Es sammle sich s Wasser unterhalb der Himmel an einem Orte, dass das Trockene sichtbar 
werde ! Und es geschah so. Und Gott nannte das Trockene Erde, und die Ansammlung der Wasser nannte er Meer.
Und Gott sah, dass es schön war.»

Sie sehen hier hingewiesen auf eine andere Ansammlung von Strömungen ; diese sind in den 
unteren, in der Erdennatur des Menschen. Sie beziehen sich auf die Reproduktion des Menschen,
auf die Fortpflanzung. Aber die Fortpflanzung war in diesen alten Zeiten  - das ist sehr wichtig -
durchaus bedeckt von der absolutesten Bewusstlosigkeit. Das ist ein tiefes Geheimnis des 
Weltenwerdens. Man könnte sagen, es ist das ursprüngliche göttliche Gebot, das die Gottheit 
den Erdenwesen gab : Ihr sollt nicht wissen, wie ihr euch auf der Erde fortpflanzt. -

Das ganze Fortpflanzungsgeschäft war gehüllt in tiefe Bewusstlosigkeit. Während der Zeiten, als
auf der Erde Bewusstheit auftauchte 1 , wurde keine Fortpflanzung vollzogen ². Denken Sie sich, 
dass also das Wesen des Menschen nach dieser Richtung darin bestand, dass er von einer 
vollständigen Unschuld oder Bewusstlosigkeit über diesen Vorgang auf der Erde ausgegangen 
ist.

1 {während des Lemurischen Zeitalters} , ² {?} 

Was hat der Mensch also am Beginn seines Erdendaseins gewusst ? Gewusst hat er bloß seine 
geistige Abstammung ; er hat gewusst, dass er heruntergestiegen ist als ein Ich aus dem Schoße 
der Gottheit. Woher er kommt in physischer Beziehung, woher seine Leiber kommen : das war 
übergossen von einem vollständigen Unschuldszustand. Stellen wir uns genau vor, was damals 
vorging.

Die Menschen entstanden auf die Art, wie wir es eben beschrieben haben. Menschen, die auf 
dem Monde 1 ihren physischen Leib, ihren Äther -  und Astralleib ausgebildet hatten : die 
empfingen jetzt ihr Ich : Menschen, welche in vollständiger Unschuld waren über alles, was in 
der physischen Welt vor sich ging. Sie konnten das ja auch nicht sehen ; sie sahen ja ihren 
eigenen Leib nicht. Sie sahen geistige Zustände ; sie wussten, sie stammten ab von der 
Gottheit.“

1 {während des ALTEN MONDES} 

Sie mögen sich gewundert haben, warum ein Teil des zweiten Bibelverses oben im Fettdruck wiedergegeben 
wurde.  Es lohnt sich, jetzt die beiden ersten Bibelverse noch einmal zu betrachten, denn im zweiten Bibelvers 
lässt Steiner eine relevante Stelle unkommentiert, hier im Fettdruck wiedergegeben.  Warum ?  Einen einfachen 
Irrtum wollen wie ausschließen.

«Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde. / Und die Erde war wüst und leer, und es war finster auf der 
Tiefe ; und der Geist Gottes schwebte auf dem Wasser.»

Wir wissen jetzt, am Ende des obigen Steinerzitats, dass der werdende Mensch  - das Ich, als es die Himmel 
verließ -  wusste, dass es aus den Himmeln kam, konnte aber allein nichts von der Erde erkennen.  Um sich auf ihr
zurechtzufinden, benötigte es den Astralleib.  Wie es ihn erhielt, lässt Steiner aus.  Hier ist es behandelt im Teil 1 , 
Kapitel  B.5.

Und was erkannte das Ich, indem der Astralleib ihm half ?  -  Nicht nur, dass die Erde „wüst und wirre“ war, 
sondern auch voller Finsternis.  In diesem Zitat geht es Steiner um die Erfahrungen des Ichs.  Es erfuhr und 
erlebte auf der Erde, was es in den Himmeln noch nicht gegeben hatte : seelische Finsternis, Haltlosigkeit, 
Ratlosigkeit, ohne Gottheit sein.  Es erlebte innerlich die finstere Tiefe der Seele.  -  Steiner hätte es ruhig sagen 
können.  Dann wäre seine Idee  - die gefühlten Erfahrungen des individuellen Ichs mit Hilfe des Astralleibs, als es 
aus den Himmeln auf die Erde herunterstieg -  vom Anfang des Zitats an klarer gewesen.

37



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Im nächsten Kapitel weist D. Bosse auf eine Zukunftsentwicklung hin.  Es bildet den Ausgangspunkt für das 
übernächste Kapitel.

38 



F.4. Das dreifache Gesetz von Evolution, Devolution und Verinnerlichung

F.4. Das dreifache Gesetz von Evolution, Devolution und
Verinnerlichung

Wie begann die Evolution ?

„Die Substanzen grenzten sich gegen ihre andersartige Umgebung ab. Solche relativ langsamen 
Konzentrationsprozesse sind typisch für den kolloidalen Zustand, in den das Ätherische, die 
Lebensbildekräfte, gestaltend eingreifen können. 'Alles Lebendige verlangt Hülle' (LA I, 9, S. 10), 
schrieb Goethe in einem Aphorismus. Diese Sonderungen im Kolloidalen sind dasjenige, was 
Goethe als den porphyrartigen Gestaltungsprozess beschrieben hat (…). Es charakterisiert ein 
Grundgesetz von Evolution und Devolution : Ein ursprünglich Einheitliches entwickelt sich zu 
einem Höheren, indem ein Zurückbleibendes abgetrennt wird. Rudolf Steiner formulierte es so :“
(Bosse 2012, S. 97 f).

„Darauf beruht ja alle Entwicklung : dass erst aus dem Leben der Umgebung selbständige 
Wesenheit sich absondert ; dann in dem abgesonderten Wesen sich die Umgebung wie durch 
Spiegelung einprägt und dann dies abgesonderte Wesen sich selbständig weiter entwickelt.“ 
(R.Steiner 13:91 , III).

Dieses Steinerzitat wird klarer, wenn man weiß, was Bosse mit „ porphyrartigem Gestaltungsprozess“ meint.  
Magma kann «Einsprenglinge» enthalten : «makroskopisch sichtbare Kristalle, die in der mikrokristallinen oder 
glasigen Grundmasse eines magmatischen Gesteins eingebettet sind. Das entsprechende Gefüge wird als 
porphyrisches Gefüge bezeichnet.» [Wikipedia.de  9/'25].

Auch Schad erkennt Evolution an, differenziert sie und scheint, sie eher von einer distanzierten Warte zu 
betrachten :

„Die großen Entwicklungsschritte beruhen eben auch auf Devolution. Was sich so auf der Erde 
entwickelt hat, gelang dadurch, dass stufenweise Rücknahmevorgänge zunahmen. Die 
Pflanzenwelt lebt von der Zerstörung der Gesteine, die Tierwelt vom Verzehr der Pflanzen, und 
im Menschen tritt noch eine dritte Rücknahme, ein dritter partieller Todesprozess hinzu : die 
Aufrichtung und damit die Überwindung der tierhaften Haltung.“ (W.Schad, S. 161).

So sehr dieser Gedanke anerkannt werden kann  - allerdings vermissen wir Verfasser in diesem Zitat das 
Mitfühlen mit der leidenden Kreatur -, versteht Bosse unter Devolution doch etwas anderes, nämlich Alterung, 
und geht einen Schritt weiter :

„Der Evolution kommt ein anderer Strom entgegen, der die eigentliche Höherentwicklung 
bewirkt. Es ist ein Impuls der Verjüngung, im Gegensatz zur Alterung während der Devolution. 
Der Ätherleib wirkt verjüngend. Er hat sich aus dem allgemeinen Wirken im irdischen Umkreis 
in die Wesen der lebenden Naturreiche hinein individualisiert. Die kosmischen Kräfte weisen 
jedoch immer auf Wesenheiten, aus denen sie hervorgehen und welche die Entwicklung der Erde
und des Menschen leiten. Von ihnen kommt nun noch die Involution hinzu.

Wären Verinnerlichung, Besinnung, Selbstbesinnung oder Besinnlichkeit passendere Ausdrücke ?  Involution hat 
in der älteren Psychiatrie eine andere, hirnorganische Bedeutung ähnlich der Devolution hier.  Weiter das Zitat :

Sie macht in der Zukunft eine weitere Evolution der Erde durch den Menschen möglich, wenn 
sich alles Entstandene, was sich aus seiner Entwicklung in die Devolution opferte und hinein 
gestorben ist in die Finsternis der Sinneswelt, durch unser Bedenken wieder in das Geistige 
verwandelt. Im Inneren kann das geistige Wort erlösend als Erkenntnis aufleuchten. Sie kann aus
der unbewussten Verbundenheit des Menschen mit der Erdentwicklung zu einer Art Erinnerung 
früherer Lebensprozesse der Erde werden. Das wird in dem Maße möglich, wie der Mensch sich 
mit dem Christus-Impuls verbindet, der in allem hinter der Erdentwicklung wirkt. Es geht aber 

39



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

nicht um Glaubenssätze sondern um geistige Realitäten.“ (Bosse 2012, S. 124 f).

Wollen wir's bedenken ?  Wohin wird uns die weitere Evolution des Menschen leiten ?  Ins Geistige, sei‘s.  Wie 
wird es für uns aussehen ?  -  Dies führt uns in das nächste Kapitel.

40 



F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen

F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen

Dieses Kapitel weist in die nahe Zukunft.  Sie hat dank der weiten Übergänge von Entwicklungsperioden bei 
einigen Zeitgenossen schon begonnen.  So stehen die gegenwärtigen Anklänge unserer Zukunft am Rand unseres 
hiesigen Themas, das ja lautet : unsere Entstehungsgeschichte in verschiedenen Aspekten.

Soweit nicht anders angegeben, beziehen sich die Zitate auf Steiners 65 wöchentliche briefähnliche „Mitteilungen 
an die Mitglieder der Anthroposophischen Gesellschaft“, posthum zusammengefasst als seine letzte schriftliche 
Veröffentlichung, GA 26 , sein geistiges Erbe sozusagen.  Vor allem beschäftigen uns die sogenannten 
Michaelbriefe : die 14 Mitteilungen darin, die sich mit dem Erzengel Michael befassen.  Da Michael als Erzengel 
ein geistiges Wesen ist, können wir auch in ihm sowohl Kräfte sehen und sie Michaelkräfte nennen als auch, um 
unserer leichteren Vorstellung willen, ihn als Person visualisieren und in der Einzahl bezeichnen.

Zunächst zur Einstimmung ein Fazit :

„Es ist Michaels Aufgabe, den Menschen auf den Bahnen des Willens dahin zu führen, woher er 
gekommen ist, da er auf den Bahnen des Denkens von dem Erleben des Übersinnlichen zu dem 
des Sinnlichen mit seinem Erdbewusstsein heruntergestiegen ist.“ (R.Steiner 26:105, Leitsatz 105).

Wie erfüllt er diese Aufgabe ?

„Michael ist das aktive Wesen, dasjenige Wesen, das gewissermaßen unseren Atem, {und} unsere 
Adern, {und} unsere Nerven durchpulst, auf dass wir unser Menschheitliches im kosmischen 
Zusammenhang erarbeiten, {d.h.} aktiv erwerben. Das ist es, was gewissermaßen als eine 
Aufforderung des Michael vor uns steht, dass wir bis in unsere Gedanken hinein aktiv werden, so
dass wir uns unsere Weltanschauung durch innerliche Aktivität als Menschen erarbeiten. (…) 
Soll Michael die rechte Botschaft zurückbringen an die Götterwelt, so wird er sagen müssen : 
„Die Menschen haben während meines Zeitalters das, was sie abseits von der göttlich-geistigen 
Welt an reinen Raumesurteilen ausgebildet haben, in ein Übersinnliches herauf gehoben, und 
wir können die Menschen wiederum annehmen, denn sie haben ihr Denken, {und} ihr Vorstellen 
mit unserem Denken, {und} unserem Vorstellen verbunden.“ (…) Die Wissenschaft, die als 
anthroposophische Geisteswissenschaft das Raumesurteil wiederum vergeistigt, {d.h.} wiederum 
übersinnlich macht, arbeitet von unten nach oben, streckt gewissermaßen die Hände von unten 
nach oben aus, um die von oben nach unten ausgestreckten Hände des Michael zu erfassen. 
Denn da kann die Brücke geschaffen werden zwischen den Menschen und den Göttern.“ 
(R.Steiner 219:100 ff , 17.6.1910).

Als „Raumesurteil“ dürfen wir wohl das ‚räumliches Einschätzen‘ verstehen, denn in der Geistwelt spielt Raum 
keine Rolle.

Hier „unten“ nennen wir Michael diejenigen Geistwesen oder geistigen Kräfte, die den Menschen seit der 
heutigen, 5., Kulturperiode unseres Nach-Atlantischen Zeitalters in neuer Art helfen.  Indem sie nämlich dahin 
zielen, dass die Menschen ihre Bindung an die Sinnenwelt beibehalten aber lockern und zugleich wieder zu ihrer 
ursprünglichen Geisteswelt zurückfinden.  Dort werden die Menschen den Christus lebendig finden und in 
Anlehnung an Seinen Impuls ihren weiteren Entwicklungsweg nehmen.

„Naturanschauung wird, ohne in sich selbst verfälscht zu werden, sich neben eine geistgemäße 
Anschauung von der Welt und vom Menschen (...) hinstellen können.“ (R.Steiner 26:128 , XLIII : 
9.11.1924).

Die Michaelkräfte unterwerfen diejenigen Geistwesen, die die Menschen an deren weiteren Entwicklungsweg 
hindern wollen.  Michael tötet wohl nicht diese Geistwesen, aber er besiegt sie, indem er sie in ihren Bereich 
zurückdrängt, in die physische Welt, bildlich dargestellt als den Erdboden.  Man wird sich an viele Gemälde und 

41



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Skulpturen erinnern.  Dort werden sie zum Beispiel als Drache gezeigt.  Steiner nennt diese zurückgedrängten 
Geistwesen ‚ahrimanische Geistwesen‘ oder ‚ahrimanische Kräfte‘.

Was bedeutet ‚Michael‘ ?  Wir können ihn übersetzen : «Wer ist wie Gott?» oder «Gott-Seher».  Was tat er für uns
und was tut er für uns ?

„In alten Lehren hat man die Macht, aus der die Gedanken der Dinge erfließen, mit dem Namen 
Michael bezeichnet. Der Name kann beibehalten werden. Dann kann man sagen : Die Menschen
empfingen einst von Michael die Gedanken. Michael verwaltete die kosmische Intelligenz.

-  im Unterschied zur irdischen Intellektualität Ahrimans.  Das Zitat setzt sich fort :

Vom 9. Jahrhundert an verspürten die Menschen nicht mehr, dass ihnen Michael die Gedanken 
inspiriert. Sie waren seiner Herrschaft entfallen. Sie fielen aus der geistigen Welt in die 
individuellen Menschenseelen. -

Innerhalb der Menschheit wurde nunmehr das Gedankenleben ausgebildet.“ (R.Steiner 26:82 , 
XXXI : 17.8.1924).

Wie hat Michael das Gedankenleben entwickelt ?  -  Durch „gedankengetragene Seelenklarheit“.

„Wer auf solche Dinge zu achten versteht, der konnte wissen, welch ein Umschwung im letzten 
Drittel des 19. Jahrhunderts sich in Bezug auf das Gedankenleben der Menschen vollzogen hat. 
Vorher konnte der Mensch nur fühlen, wie aus seinem Wesen heraus die Gedanken sich formten. 
Von dem angedeuteten Zeitabschnitt an kann er sich über sein Wesen erheben, er kann den Sinn 
ins Geistige lenken. Da tritt ihm Michael entgegen, und der erweist sich als altverwandt mit 
allem Gedankenweben. Der befreit die Gedanken aus dem Bereich des Kopfes. Er macht ihnen 
den Weg zum Herzen frei, er löst die Begeisterung aus dem Gemüt los, sodass der Mensch leben 
kann in seelischer Hingabe an alles, was sich im Gedankenlicht erfahren lässt. Das Michael-
Zeitalter ist angebrochen. Die Herzen beginnen, Gedanken zu haben. Die Begeisterung 
entströmt nicht mehr bloß mystischem Dunkel, sondern gedankengetragener Seelenklarheit. Dies
verstehen, heißt, Michael in sein Gemüt aufnehmen. Gedanken, die heute nach dem Erfassen des
Geistigen trachten, müssen Herzen entstammen, die für Michael als den feurigen 
Gedankenfürsten des Weltalls schlagen.“ (R.Steiner 26:84 , XXXI : 17.8.1924).

Und in der kürzlichen Entwicklung gesehen, die das Michael-Zeitalter vorbereitete :

„Dieses Michael-Zeitalter ist in der Entwicklung der Menschheit heraufgekommen nach dem 
Vorherrschen der intellektuellen Gedankenbildung 1 auf der einen Seite, und der auf die äußere 
Sinnenwelt - die physische Welt - gerichteten menschlichen Anschauungsweise ² auf der anderen.

1 {9.- 15. Jahrhundert, Ende der griechisch-römischen Kulturperiode} 
² {15.- 19. Jahrhundert, Beginn unserer angelsächsisch - germanischen Kulturperiode} 

(…) Es ist die im Menschen
stattfindende Gedankenbildung ein

Fortschritt in der menschlichen
Selbsterkenntnis. Im Übersinnlichen
angeschaut, stellt sich die Sache so

dar : Die geistigen Mächte, die man
mit dem Michael-Namen bezeichnen

kann, verwalteten im geistigen
Kosmos die Ideen. Der Mensch

erlebte diese Ideen, indem er mit
seiner Seele an dem Leben der

(…) Es ist die im Menschen stattfindende 
Gedankenbildung ein Fortschritt in der 
menschlichen Selbsterkenntnis. Im 
Übersinnlichen angeschaut, stellt sich die 
Sache so dar : Die geistigen Mächte, die man 
mit dem Michael-Namen bezeichnen kann, 
verwalteten im geistigen Kosmos die Ideen. Der
Mensch erlebte diese Ideen {ab dem 9. Jahrhundert}, 
indem er mit seiner Seele an dem Leben der 
{geistigen} Michael-Welt teilnahm. Dieses 
Erleben ist nun {anschließend, ab dem 15. Jahrhundert} 

42 



F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen

Michael-Welt teilnahm. Dieses
Erleben ist nun sein eigenes
geworden. Dadurch ist eine

zeitweilige Trennung des Menschen
von der Michael-Welt eingetreten. Mit
den inspirierten Gedanken der Vorzeit

empfing der Mensch zugleich die
geistigen Weltinhalte. Indem diese

Inspiration aufhörte und der Mensch
in eigener Tätigkeit die Gedanken

bildet, ist er auf die Anschauung der
Sinne verwiesen, um für diese

Gedanken einen Inhalt zu haben. So
musste der Mensch zunächst die
errungene eigene Geistigkeit mit

materiellem Inhalt erfüllen. Er fiel in
die materialistische Anschauung in

dem Zeitalter, das sein eigenes Wesen
auf eine Stufe brachte, die höher ist

als die vorangehenden.  -

sein eigenes {Erleben} geworden. Dadurch ist 
eine zeitweilige Trennung des Menschen von 
der Michael-Welt eingetreten {vom 15. - 19. 

Jahrhundert}. Mit den inspirierten Gedanken der 
Vorzeit {bis zum 9. Jahrhundert} empfing der Mensch
zugleich die geistigen Weltinhalte. Indem diese 
Inspiration aufhörte {während des 9.- 15. Jahrhunderts}

und der Mensch {sich während des 15.- 19. 

Jahrhunderts} in eigener Tätigkeit die Gedanken 
bildet, ist er auf die Anschauung der Sinne 
verwiesen, um für diese Gedanken einen Inhalt 
zu haben. So musste der Mensch {vom 15. bis zum 

19. Jahrhundert} zunächst die errungene eigene 
Geistigkeit mit materiellem Inhalt erfüllen. Er 
fiel in die materialistische Anschauung in dem 
Zeitalter {besser : in dem frühen Zeitabschnitt : im 15.- 19.
Jahrhundert, = zu Beginn der 5. = unserer gegenwärtigen 

Kulturperiode}, das sein eigenes Wesen auf eine 
Stufe brachte, die höher ist als die 
vorangehenden.  -

Das kann leicht verkannt werden. Man kann den ’Fall’ in den Materialismus nur allein 
betrachten - und dann über ihn traurig sein. Aber : während das Anschauen dieses Zeitalters 1 
sich auf die äußere physische Welt beschränken musste, entfaltete sich im Inneren der Seele eine 
gereinigte, in sich selbst bestehende Geistigkeit des Menschen als Erleben. Diese Geistigkeit 
muss nun im Michael-Zeitalter ² nicht mehr unbewusstes Erleben bleiben, sondern sich ihrer 
Eigenart bewusst werden. Das bedeutet den Eintritt der Michael-Wesenheit in die menschliche 
Seele. Der Mensch hat eine gewisse Zeit hindurch ³ das eigene Geistige mit dem Materiellen der 
Natur erfüllt ; er soll es wieder mit ureigener Geistigkeit als kosmischen Inhalt erfüllen.  -

1 {Zeitabschnitt im 15.- 19. Jahrhundert} , ² {= seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts} ³ {15.- 19. Jahrhundert} 

Die Gedankenbildung verlor sich eine Weile 1 an die Materie des Kosmos ² ; sie muss sich ³ in 
dem kosmischen Geist wieder finden. In die kalte, abstrakte Gedankenwelt kann Wärme, kann 4 
wesenserfüllte Geisteswirklichkeit eintreten. Das stellt den Anbruch des Michael-Zeitalters dar.  
-

1 {15.- 19. Jahrhundert} , ² {Naturwissenschaften} , ³ {jetzt, seit dem Ende des 19. Jahrhunderts} , 4 {jetzt} 

Nur in der Trennung von dem Gedankenwesen der Welt konnte in den Tiefen der menschlichen 
Seele das Bewusstsein der Freiheit erwachsen. Was von den Höhen kam, musste aus den Tiefen 
wiedergefunden werden. Deshalb ist die Entwicklung dieses Bewusstseins der Freiheit zunächst 1

mit einer nur auf das Äußere gerichteten Naturerkenntnis verbunden gewesen. Während der 
Mensch im Inneren seinen Geist unbewusst zur Reinheit der Ideen erbildete, waren seine Sinne 
nach außen nur auf das Materielle gerichtet, das in keiner Weise störend in das eingriff, was 
zunächst als zarter Keim in der Seele aufleuchtete.  -

1 {15.- 19. Jahrhundert} 

Aber es kann in die Anschauung des
äußeren Materiellen das Erleben des

Geistigen und damit die geistige
Anschauung in neuer Art wieder

Aber es kann in die Anschauung des 
äußeren Materiellen das Erleben des 
Geistigen und damit die geistige 
Anschauung in neuer Art wieder einziehen. 

43



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

einziehen. Was im Zeichen des
Materialismus an Naturerkenntnis

gewonnen worden ist, kann in
geistgemäßer Art im inneren Seelenleben

erfasst werden. Michael, der ‘von oben’
gesprochen hat, kann ‘aus dem Inneren’,
wo er seinen neuen Wohnsitz hat, gehört

werden. Mehr imaginativ gesprochen,
kann dies so ausgedrückt werden : Das

Sonnenhafte, das der Mensch durch lange
Zeiten nur aus dem Kosmos in sich

aufnahm, wird im Inneren der Seele
leuchtend werden. Der Mensch wird von

einer ‘inneren Sonne’ sprechen lernen. Er
wird als Wahrheit empfinden lernen, dass

ihn im Inneren eine Wesenheit in ein Licht
stellt, das zwar auf das Erddasein

leuchtet, aber nicht in diesem entzündet
wird. Im Anbruch des Michael-Zeitalters

mag es noch scheinen, als ob dies alles
der Menschheit recht fern liegen könne ;
doch es ist ‘im Geist’ nahe ; es muss nur
‘gesehen’ werden. Von dieser Tatsache,
dass die Ideen des Menschen nicht nur
‘denkend’ bleiben, sondern im Denken

‘sehend’ werden, hängt unermesslich viel
ab.“ (R.Steiner 26:87 - 90 , XXXIII :

31.8.1924).

Was im Zeichen des Materialismus {15.- 19. 

Jahrhundert} an Naturerkenntnis gewonnen 
worden ist, kann {seitdem} in geistgemäßer 
Art im inneren Seelenleben erfasst werden. 
Michael, der {bis zum 15. Jahrhundert} ‘von 
oben’ {aus den geistigen Welten} gesprochen hat, 
kann ‘aus dem Inneren’ {des Menschen}, wo er 
seinen neuen Wohnsitz hat, gehört werden. 
Mehr imaginativ gesprochen, kann dies so 
ausgedrückt werden : Das Sonnenhafte, das
der Mensch durch lange Zeiten {bis Ende des 

15. Jahrhunderts} nur aus dem Kosmos in sich 
aufnahm, wird im Inneren der Seele 
leuchtend werden. Der Mensch wird von 
einer ‘inneren Sonne’ sprechen lernen. Er 
wird als Wahrheit empfinden lernen, dass 
ihn im Inneren eine Wesenheit in ein Licht 
stellt, das zwar auf das Erddasein leuchtet, 
aber nicht in diesem entzündet wird {sondern 

im Geistigen}. Im Anbruch des Michael-
Zeitalters mag es noch scheinen, als ob dies
alles der Menschheit recht fern liegen 
könne ; doch es ist ‘im Geist’ nahe ; es muss
nur ’gesehen’ werden. Von dieser Tatsache, 
dass die Ideen des Menschen nicht nur 
‘denkend’ bleiben, sondern im Denken 
‘sehend’ werden, hängt unermesslich viel 
ab.

Aber wird Michael den Menschen nicht bedrängen, ihm zu folgen ?  Was wäre dann ein Unterschied zwischen 
Michael und Ahriman ?

„Der Erforscher der geistigen Welt muss heute die Menschheit auf die geistige Tatsache 
aufmerksam machen, dass Michael die geistige Führung der Menschheitsangelegenheiten 
übernommen hat. Michael vollbringt, was er zu vollbringen hat, so, dass er die Menschen nicht 
dadurch beeinflusst. Aber sie können in Freiheit ihm folgen, um mit der Christus-Kraft den Weg 
aus der Ahriman - Sphäre heraus zu finden, in die sie notwendig kommen mussten.  -

Wer ehrlich, aus dem tiefsten Wesen seiner Seele, sich mit Anthroposophie eins fühlen kann, der 
ist ein rechter Versteher dieses Michael-Phänomens. Und Anthroposophie möchte die Botschaft 
von dieser Michael-Mission sein.“ (R.Steiner 26:110 , XL : 19.10.1924).

„Michael geht die Wege wieder aufwärts, welche die Menschheit abwärts auf den Stufen der 
Geistesentwicklung bis zur Intelligenzbetätigung gegangen ist. Nur wird Michael den Willen 
aufwärts die Bahnen führen, welche die Weisheit bis zu ihrer letzten Stufe, der Intelligenz, 
abwärts gegangen ist.  –

Wie Michael von diesem Zeitpunkt der 
Weltentwicklung seinen Weg bloß zeigt, 
sodass ihn der Mensch in Freiheit 
wandeln kann, das unterscheidet diese 
Michael-Führung von allen früheren 

Wie Michael von diesem {heutigen} Zeitpunkt
der Weltentwicklung seinen Weg bloß zeigt,
sodass ihn der Mensch in Freiheit wandeln 
kann : das unterscheidet diese Michael-
Führung von allen früheren 

44 



F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen

Erzengelführungen, ja von allen 
früheren Michael-Führungen selbst. 
Diese Führungen wirkten im Menschen, 
sie zeigten nicht bloß ihr Wirken, sodass 
der Mensch in dem seinigen damals 
nicht frei sein konnte.  -

Erzengelführungen, ja von allen früheren 
Michael-Führungen selbst. Diese {früheren} 
Führungen {vor dem 9. Jahrhundert} wirkten im 
Menschen, sie zeigten nicht bloß ihr 
Wirken, sodass der Mensch in dem seinigen
{Wirken} damals nicht frei sein konnte.  -

Dieses einzusehen, ist des Menschen gegenwärtige Aufgabe, damit er mit seiner ganzen Seele 
seinen Weg des Geistes innerhalb des Michael-Zeitalters finden könne.“ (R.Steiner 26:110 f, 
Leitsätze 106 - 108).

Was ist Michaels Position zu Luzifer und Ahriman ?

„Er 1 gibt der Menschheit Impulse, die das vorzeitige ² Verhältnis zur geistig-göttlichen Welt 
bewahren, ohne dass dieses Bewahren einen luziferischen Charakter annimmt.  -

1 {Michael} , ² {frühere, bis zum 9. Jahrhundert} 

Dann, im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts, dringt Michael mit der Tätigkeit, die er vom 15. 
bis zum 19. Jahrhundert vorbereitend vom Übersinnlichen aus geübt hat, in die physische 
Erdwelt vor.  -

Die Menschheit musste eine Zeitlang die geistige Entwicklung darauf hin durchmachen, dass sie 
sich von dem Verhältnis zur geistigen Welt befreite, das ein unmögliches zu werden drohte. 
Darauf lenkte diese Entwicklung durch die Michael-Mission in Bahnen ein, die den Fortgang 
der Erdmenschheit wieder in ein Verhältnis zur geistigen Welt brachte, das ihr heilsam ist.  -

So steht Michael mit seinem Wirken zwischen dem luziferischen Weltbild und dem 
ahrimanischen Weltverstand. Das Weltbild wird bei ihm weisheitsvolle Weltoffenbarung, die den
Weltverstand als göttliches Weltwirken enthüllt. In diesem Weltwirken lebt des Christus Sorge 
für die Menschheit, das so aus Michaels Weltoffenbarung dem Menschenherzen sich enthüllen 
kann.“ (R.Steiner 26:156 , XLVI : 30.11.1924).

„Dem Aufgang des 
Bewusstseinszeitalters geht in 
der Abenddämmerung des 
Zeitalters der Verstandes- oder 
Gemütsseele ein erhöhtes 
luziferisches Wirken voran, das 
auch noch in der neuen Epoche 
eine Zeitlang fortdauert.  -

„Dem Aufgang des Bewusstseinszeitalters {hier : Zeit
der Bewusstseinsseele = der 5. Kulturperiode, ab dem 15. 

Jahrhundert} geht in der Abenddämmerung des 
Zeitalters {der Zeit} der Verstandes- oder 
Gemütsseele {= der 4. Kulturperiode, bis zum 15. 

Jahrhundert} ein erhöhtes luziferisches Wirken voran,
das auch noch in der neuen Epoche {der 5. 

Kulturperiode} eine Zeitlang fortdauert.  -

Dieses luziferische Wirken möchte alte Formen des Bildvorstellens der Welt unrechtmäßig 
bewahren und den Menschen davor zurückhalten, das physische Weltdasein durch 
Intellektualität zu begreifen und sich in dieses hineinzuleben.  -

Michael verbindet sich mit dem Menschheitswirken, damit die selbstständige Intellektualität bei 
dem angestammten Göttlich-Geistigen verbleibe, doch nicht in luziferischer, sondern in 
rechtmäßiger Art.“ (R.Steiner 26:156 f, Leitsätze 124 – 126).

Wieder einmal bedeutet „rechtmäßig“ : ‚ins Geistige führend’.  Aber wie können wir in uns selbst unterscheiden, 
ob Michael oder Ahriman in uns wirkt ?

„Wenn der Mensch die Freiheit sucht, ohne Anwandlung zum Egoismus, 1 wenn ihm Freiheit 
wird reine Liebe zur ausführenden Handlung : dann hat er die Möglichkeit, sich Michael zu 
nahen. Wenn er ² in Freiheit wirken will bei Entfaltung des Egoismus, 1 wenn ihm Freiheit wird 
das stolze Gefühl, sich selber in der Handlung zu offenbaren : dann steht er vor der Gefahr, in 

45



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Ahrimans Gebiet zu gelangen.  -
1 {d.h.} , ² {aber}

(...) Imaginationen leuchten auf aus des Menschen Liebe zur Handlung (Michael), oder seiner 
Eigenliebe zu sich selbst, indem er handelt (Ahriman). -

Indem sich der Mensch als freies Wesen in Michaels Nähe fühlt, ist er auf dem Weg, die Kraft 
der Intellektualität in seinem ‘ganzen Menschen’ zu tragen. Er denkt zwar mit dem Kopf, aber 
das Herz fühlt des Denkens Hell oder Dunkel. Der Wille strahlt des Menschen Wesen aus, indem 
er die Gedanken als Absichten in sich strömen hat. Der Mensch wird immer mehr Mensch, 
indem er Ausdruck der Welt wird. Er findet sich, indem er sich nicht sucht, sondern in Liebe sich
wollend der Welt verbindet.“ (R.Steiner 26:142 f , XLV : 23.11.1924).

Erstmals sind dem Menschen Gedanken- und Gefühlsfreiheit geschenkt.  Von der zugehörigen Verantwortung ist 
noch nicht die Rede.  Worauf soll Michaels Geschenk zielen ?  -  Darauf, dass der Mensch den Christus-Impuls 
innerlich erlebt.

„Der Christus ist seit dem Mysterium von Golgatha der Menschenseele erreichbar. Und deren 
Beziehung zu ihm braucht nicht eine unbestimmte, dunkel - gefühlsmystische zu bleiben, sie kann
eine völlig konkrete, menschlich tief und klar zu erlebende 1 werden. -

1 {Beziehung} 

Dann aber strömt aus dem Zusammenleben mit Christus in die Menschenseele herüber, was 
diese wissen soll über ihre eigene übersinnliche Wesenheit. Die Glaubensoffenbarung 1 muss 
dann so empfunden werden, dass in sie die lebendige Christus-Erfahrung fortwährend einströmt.
Es wird das Leben dadurch durchchristet werden können, dass in Christus das Wesen empfunden
wird, welches der Menschenseele die Anschauung ihrer eigenen Übersinnlichkeit gibt. -

1 {in den Christus-Impuls}

So werden nebeneinander stehen können : Michael-Erlebnis und Christus-Erlebnis. Durch 
Michael wird der Mensch gegenüber der äußeren Natur in der rechten Art ins Übersinnliche den
Weg finden.“ (R.Steiner 26:128 , XLIII : 9.11.1924).

Was können wir selbst beisteuern, um mit unserer ganzen Seele unseren Weg zum Geistigen hin erleichtern zu 
können ?  Ein inzwischen gesellschaftlich weitgehend akzeptierter Weg : die Psychotherapie -  und Psychoanalyse
- Schulen ?  Lange vor ihnen entstand ihre Basis :

«Erkenne Dich selbst.», «gnothi sautón».  Dies wurde spätestens Mitte des 5. vorchristlichen Jahrhunderts an 
einer Säule in der Vorhalle des Apollo-Tempels in Delphi angebracht und somit Apollo zugeschrieben.  Belegt 
findet sich die Aufforderung bei Heraklit von Ephesus [~ 520 – 460 v. Chr.] : «Allen Menschen ist zuteil, sich selbst 
zu erkennen und selbständig zu denken.»  Na ja, auch heute noch lohnt es sich, dies zu beherzigen.

Wie so oft findet Steiner eine erweiterte Bedeutung : Wir müssen die geistige Welt zwar in uns entdecken wollen 
aber wie eine nicht nur innerliche Welt.

„Nun müssen wir verstehen, dass der Mensch im Grunde doch ein ganz anderer wird, als er 
früher 1 war, wenn er diese Einweihung erlangt. Während er früher nur seinen Umgang gehalten
hat mit den Dingen der physischen Welt, erlangt er dann die Möglichkeit, ebenso umzugehen mit
den Vorgängen und Wesen der geistigen Welt. Das setzt voraus, dass der Mensch in einem viel 
realeren Sinne die Erkenntnis erlangt als in jenem abstrakten, nüchternen, prosaischen Sinne, 
wie man gewöhnlich von Erkenntnis spricht. Für den, der geistige Erkenntnis erlangt, ist der 
Erkenntnisprozess etwas ganz anderes noch. Er ist etwas, was ganz und gar eine Verwirklichung
des schönen Spruches ist : ‘Erkenne Dich selbst !’ Aber es ist das Gefährlichste auf dem 
Erkenntnisgebiete, diesen Spruch in missverständlicher Weise aufzufassen ; und das geschieht 
heute nur allzu häufig. Diesen Spruch legen sich manche Leute so aus : Sie sollen nicht mehr in 
der Welt herumschauen, sondern in ihr eigenes Innere hinein gaffen und alles Geistige in diesem

46 



F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen

ihrem Innern suchen. Dies ist eine sehr missverstandene Auffassung des Spruches, denn das 
bedeutet er gar nicht. Der Mensch muss sich klar sein, dass eine wirkliche höhere Erkenntnis 
auch eine Entwicklung ist von einem Standpunkte, den der Mensch erreicht hat, zu einem 
Standpunkte, den er vorher nicht erreicht hatte. Übt man Selbsterkenntnis auf die Weise, dass 
man nur in sich hinein brütet, so sieht man nur, was man bisher schon hatte. Dadurch erlangt 
der Mensch aber nichts Neues, sondern nur eine im heutigen Sinne gemeinte Erkenntnis des 
eigenen niederen Ich.

1 {vor der Einweihungsschulung} 

Steiner hielt es offensichtlich für unwesentlich, Verdrängtes bewusst zu machen.  Andererseits empfiehlt Ben-
Aharon immer wieder, die Anthroposophie lebendig und damit vielfältig zu erhalten, indem sich jeder aller seiner 
innersten Regungen bewusst wird.  Denn auch im „umgekehrten Kultus“ (S. 328 und 335 ff), mittels dessen sich die 
Menschen direkt, ohne Vermittler, „von unten nach oben“ den Göttern zu nähern bemühen können, sind 
unbewusst bleibende Seelenregungen Eintrittspforten für ahrimanische und luziferische Störfaktoren, die uns 
daran hindern, uns den Göttern anzunähern.  „Umgekehrt“ heißt diese Form des religiösen Kultus, weil in 
Gottesdiensten, Messen und islamischen Gebetsstunden  - und auch bei den „Menschenweihehandlungen“ der 
Anthroposophen -  die Götter angerufen werden, sich „von oben nach unten“ zu den Menschen zu äußern, und der
Pfarrer / Priester / Imam ist der Mittler.  Ben-Aharon sieht die Zukunft der Anthroposophie und der Menschheit 
zur Vergeistigung hin in unserem direkten Bemühen um die Götter, gemeinschaftlich aber ohne Vermittler sondern
mit voll bewusstem eigenem Herzen, damit wir Ahriman und Luzifer überwinden können mit dem Ziel, dass die 
Anthroposophie und „alle Menschen“ (Titel des hier benutzten Steinerbandes) künftig immer geistiger werden können.

Steiners Vortrag setzt sich fort :

Dieses Innere ist nur der eine Teil, der zur Erkenntnis notwendig ist. Der andere Teil, der zur 
Erkenntnis gehört, muss hinzukommen. Ohne die zwei Teile geht es nicht. Durch das Innere kann
der Mensch dazu kommen, die Organe in sich zu entwickeln, durch die man erkennt. Aber 
ebenso wenig wie das Auge als äußeres Sinnesorgan durch ein Hineinblicken in sich selber die 
Sonne erblicken würde, sondern eben nach außen auf die Sonne blicken muss, so muss auch das 
innere Erkenntnisorgan nach außen, das heißt nach dem geistigen Außen, hinblicken, um 
wirklich zu erkennen. Der Begriff ‘Erkenntnis’ hatte in den Zeiten, als man die geistigen Dinge 
noch realer auffasste, einen viel tieferen, realeren Sinn als heute. Lesen Sie in der Bibel, was es 
heißt : ‘Adam erkannte sein Weib’.

[Luther 4:1 , ferner Luther 4:25] : «Adam erkannte abermals sein Weib» / «Der Mensch erkannte Chawwa sein 
Weib» [Buber & Rosenzweig I:17] sowie : «Adam erkannte nochmals sein Weib» [Buber & Rosenzweig I:19].

(…). Sie brauchen nicht weit zu gehen, um es dahin zu verstehen, dass damit gemeint ist die 
Befruchtung ; und wenn man den Spruch im Griechischen betrachtet, heißt es nicht : Gaffe in 
dein Inneres hinein, sondern : Befruchte Dein Selbst mit dem, was aus der geistigen Welt dir 
zuströmt ! Erkenne dich selbst ! heißt : Befruchte dich selbst mit dem Inhalte der geistigen 
Welt !“ (R.Steiner 103:218 f , XII : 31.5.1908).

Was können wir dazu tun, dass die geistigen Welten in uns aufleuchten können ?

Zweierlei ist dazu nötig : Dass der 
Mensch sich präpariert durch Katharsis 
und Erleuchtung, dann aber sein Inneres 
frei öffnet der geistigen Welt. Das Innere 
des Menschen dürfen wir in diesem 
Erkenntniszusammenhang vergleichen mit
dem Weiblichen, das Äußere mit dem 
Männlichen. Das Innere muss für die 
Aufnahme des höheren Selbstes 

Zweierlei ist dazu nötig : Dass der Mensch 
sich präpariert durch Katharsis {seelische 

Reinigung} und Erleuchtung, dann aber sein 
Inneres frei öffnet der geistigen Welt. Das 
Innere des Menschen dürfen wir in diesem 
Erkenntniszusammenhang vergleichen mit 
dem Weiblichen, das Äußere mit dem 
Männlichen. Das Innere muss für die 
Aufnahme des höheren Selbstes empfänglich

47



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

empfänglich gemacht werden. Ist es 
empfänglich, dann strömt aus der 
geistigen Welt des Menschen höheres 
Selbst in den Menschen ein. Denn wo ist 
des Menschen höheres Selbst ? Ist es da 
drinnen im persönlichen Menschen ? 
Nein ! Auf Saturn, Sonne und Mond war 
das höhere Selbst ausgegossen über den 
ganzen Kosmos (...), und dieses Ich muss 
der Mensch auf sich wirken lassen. Er 
muss dieses Ich wirken lassen auf sein 
vorher präpariertes Inneres. Das heißt : 
Geläutert und gereinigt, veredelt, der 
Katharsis unterworfen werden muss des 
Menschen Inneres, mit anderen Worten, 
sein Astralleib. Dann kann er erwarten, 
dass das äußere Geistige zu seiner 
Erleuchtung in ihn einströmt. Dies 
geschieht, wenn der Mensch so weit 
vorbereitet ist, dass er seinen Astralleib 
der Katharsis unterworfen und dadurch 
seine inneren Erkenntnisorgane 
ausgebildet hat. Dann ist der Astralleib, 
wenn er jetzt untertaucht in den Ätherleib 
und physischen Leib, unter allen 
Umständen so weit, dass die Erleuchtung 
erfolgt. Das, was wirklich eintritt, ist 
eben, dass der Astralleib seine Organe 
abdrückt im Ätherleibe, wodurch dann 
bewirkt wird, dass der Mensch um sich 
herum eine geistige Welt wahrnimmt, dass
also sein Inneres, der astralische Leib, 
empfängt, was ihm der Ätherleib zu bieten
vermag, was ihm der Ätherleib 
heraussaugt aus dem ganzen Kosmos, aus
dem kosmischen Ich.“ (R.Steiner 103:219 f , 
XII : 31.5.1908).

gemacht werden. Ist es empfänglich, dann 
strömt aus der geistigen Welt des Menschen 
höheres Selbst in den Menschen ein. Denn 
wo ist des Menschen höheres Selbst ? Ist es 
da drinnen im persönlichen Menschen ? 
Nein ! Auf {Während der ALTEN Planetarischen 

Entwicklungszustände} Saturn, Sonne und Mond 
war das höhere Selbst ausgegossen über 
den ganzen Kosmos (...), und dieses {höhere} 

Ich muss der Mensch {in der Erleuchtung} auf 
sich wirken lassen. Er muss dieses Ich 
wirken lassen auf sein vorher {durch Katharsis}

präpariertes Inneres. Das heißt : Geläutert 
und gereinigt, veredelt, {d.h.} der Katharsis 
unterworfen werden muss des Menschen 
Inneres, mit anderen Worten, sein Astralleib.
Dann kann er erwarten, dass das äußere 
Geistige zu seiner Erleuchtung in ihn 
einströmt. Dies geschieht {mit Sicherheit}, 
wenn der Mensch so weit vorbereitet ist, 
dass er seinen Astralleib der Katharsis 
unterworfen und dadurch seine inneren 
Erkenntnisorgane ausgebildet hat. Dann ist 
der Astralleib, wenn er jetzt untertaucht in 
den Ätherleib und physischen Leib, unter 
allen Umständen so weit, dass die 
Erleuchtung erfolgt. Das, was wirklich 
eintritt, ist eben, dass der Astralleib seine 
Organe abdrückt im Ätherleibe ; wodurch 
dann bewirkt wird, dass der Mensch um sich
herum eine geistige Welt wahrnimmt ; dass 
also sein Inneres, der astralische Leib, 
empfängt, was ihm der Ätherleib zu bieten 
vermag, was ihm {also} der Ätherleib 
heraussaugt aus dem ganzen Kosmos, {und} 
aus dem kosmischen Ich.

Steiner beschreibt hier vermutlich nur den zweiten, den bewussten Teil des Weges zur Hellsichtig-
keit.  Unseres {v.V.} Erachtens ist die unbewusste Sensibilität für die geistige Welt dem Baby in die Wiege
gelegt.  Sie nimmt mit den Lebensjahren ab, es entwickelt sich aber die Sensibilität gegenüber Mutter, Va-
ter und zunehmend auch gegenüber den Situationen in der Umwelt.  Die physischen Wahrnehmungen be-
wirken Entwicklungen in seinem Mitempfinden.  Dieses wiederum stärkt seine sinnlichen Wahrnehmun-
gen, die wiederum seine Lebenskräfte und seine Sensibilität gestalten.  So bildet sich eine Wechselwir-
kung zwischen unseren Sinneswahrnehmungen, unseren Lebenskräften und unseren Gefühlen.  Der Er-
wachsene kann seine innere Wechselwirkung stärken, indem er sich zunächst innerlich reinigt (Katharsis) 
und dadurch seine Sensibilität fördert.  Dann werden seine Sinneseindrücke  - zum Beispiel der Blick auf 
die Sterne -  ihn empfänglich machen für das, was er hinter den Sternen imaginiert : die Schutzengel, Göt-
ter, Geistwesen.

„Und der, der also erleuchtet ist, der mit Und der, der also erleuchtet ist, der mit 

48 



F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen

anderen Worten im Sinne der christlichen
Esoterik den ‚Heiligen Geist‘ in sich

aufgenommen hat, redet fortan dann in
einem anderen Sinne. Wie redet er ? Er

redet so, dass es nicht seine Meinung ist,
wenn er über Saturn, Sonne, Mond redet,

über die verschiedenen Glieder der
menschlichen Wesenheit, über die

Vorgänge der Weltentwicklung. Seine
Ansichten kommen dabei ganz und gar

nicht in Betracht. Wenn ein solcher über
den Saturn redet, redet der Saturn aus

ihm. Wenn er über die Sonne redet, redet
die geistige Wesenheit der Sonne aus ihm.

Er ist das Instrument ; sein Ich ist
untergetaucht, das heißt für solche

Augenblicke unpersönlich geworden, und
das kosmische Welten-Ich ist es, das sich

seiner als Werkzeug bedient, um durch ihn
zu sprechen. Daher darf man bei den

wirklichen esoterischen Lehren, die aus
der christlichen Esoterik herauskommen,

nicht von Ansichten oder Meinungen
reden. Das ist im höchsten Sinne des

Wortes nicht richtig. Die gibt es da nicht.
Derjenige, der im Sinne der christlichen

Esoterik mit der richtigen Gesinnung von
der Welt spricht, sagt sich : Nicht darauf
kommt es an, dass ich den Leuten sage :
da waren zwei Pferde draußen, das eine
gefällt mir weniger gut, ich glaube, dass

es ein faules Pferd ist. Worauf es
ankommt, ist, dass ich den anderen die

Pferde beschreibe und die Tatsachen
wiedergebe ! Darum handelt es sich, dass

mit Ausschluss jeder persönlichen
Meinung das Beobachtete aus der

geistigen Welt erzählt wird. In jedem
geisteswissenschaftlichen Lehrsystem

muss einfach die Tatsachenfolge erzählt
werden ; das darf mit den Ansichten

desjenigen, der da erzählt, gar nichts zu
tun haben.“ (R.Steiner 103:221 , XII :

31.5.1908).

anderen Worten im Sinne der christlichen 
Esoterik den ‚Heiligen Geist‘ in sich 
aufgenommen hat, redet fortan dann in 
einem anderen Sinne. Wie redet er ? Er 
redet so, dass es nicht seine Meinung ist, 
wenn er über {die ALTEN} Saturn, Sonne, 
{oder} Mond redet, {oder} über die 
verschiedenen Glieder der menschlichen 
Wesenheit, {oder} über die Vorgänge der 
Weltentwicklung. Seine Ansichten kommen 
dabei ganz und gar nicht in Betracht. Wenn 
ein solcher über den {ALTEN} Saturn redet, 
redet der {ALTE} Saturn aus ihm. Wenn er 
über die {ALTE} Sonne redet, redet die 
geistige Wesenheit der {ALTEN} Sonne aus 
ihm. Er ist das Instrument ; sein Ich ist 
untergetaucht, das heißt für solche 
Augenblicke unpersönlich geworden, und 
das kosmische Welten-Ich ist es, das sich 
seiner als Werkzeug bedient, um durch ihn 
zu sprechen. Daher darf man bei den 
wirklichen esoterischen Lehren, die aus der 
christlichen Esoterik herauskommen, nicht 
von Ansichten oder Meinungen reden. Das 
ist {wäre} im höchsten Sinne des Wortes nicht
richtig. Die {Ansichten oder Meinungen} gibt es 
da {in der christlichen Esoterik} nicht. Derjenige, 
der im Sinne der christlichen Esoterik mit 
der richtigen Gesinnung von der Welt 
spricht, sagt sich : ‚Nicht darauf kommt es 
an, dass ich den Leuten sage : ‚Da waren 
zwei Pferde draußen, das eine gefällt mir 
weniger gut, ich glaube, dass es ein faules 
Pferd ist.‘ Worauf es ankommt, ist, dass ich 
den anderen die Pferde beschreibe und die 
Tatsachen wiedergebe !‘ Darum handelt es 
sich, dass mit Ausschluss jeder persönlichen
Meinung das Beobachtete aus der geistigen 
Welt erzählt wird. In jedem 
geisteswissenschaftlichen Lehrsystem muss 
einfach die Tatsachenfolge erzählt werden ; 
das darf mit den Ansichten desjenigen, der 
da erzählt, gar nichts zu tun haben.

Wenn Steiner von „christlicher Esoterik“ oder „Heiligem Geist“ spricht, so meint er damit nicht Begriffe der 
traditionellen Religionen.  Sondern hellsichtige Erkenntnisse aus den geistigen Welten, die für ihn im Christus-
Impuls münden.

Unseres {v.V.} Erachtens bieten Teile jeder Religion Chancen, sich in diese Richtung zu entwickeln.  

49



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Denn es ist dies eine Frage der humanen Einstellung, nicht der Dogmen.  Zumindest aber kann man sich 
von dem einen oder anderen Zug jeder zeitgenössischen Religion anleiten lassen.

Eine Frage bleibt uns : Für welche Zeit gilt das Michael-Zeitalter ?  -  Eine Antwort gibt Steiner, indem er sich auf
seine Michael-Schule bezieht :

„Das ist dasjenige, was ich als eine ernste Mahnung noch einmal an Sie, meine Lieben, richten 
möchte : Nehmen Sie diese Schule als konstituiert unmittelbar aus dem Wollen der geistigen Welt
selbst heraus, das nur versucht wird, in der richtigen Weise zu interpretieren für unser Zeitalter, 
in das wir eingetreten sind, nachdem die Finsternis vorüber war und ein Licht wieder gekommen
ist ; ein Licht, das allerdings zunächst sich nur mangelhaft äußert, weil die Menschen noch die 
alte Finsternis bewahrt haben. Aber es ist da. Und nur derjenige, der versteht, dass das Licht da 
ist, wird das Wesen und Wollen dieser unserer Geistesschule in wahrem Sinne erfassen.“ 
(R.Steiner 241/242:130 , VI : 21.3.1924).

Vom „Zeitalter der Finsternis“, [kleinen] „Kali Yuga“, bis 1899 , war hier schon die Rede.  Die Michael-Schule im 
Michael-Zeitalter möge uns helfen, die Einflüsse des finsteren Zeitalters zu überwinden und uns  - wieder, aber 
diesmal bewusst -  dem Geistigen, dem Michael und dem Christus-Impuls zuzuwenden.

Warum begann das Michael-Zeitalter ab dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts, das kleine Kali 
Yuga aber endete erst 1899 ?  -  Wir müssen mit weiten Übergängen rechnen.  Schon oft sind sie uns hier 
begegnet.  Mehr davon im nächsten Abschnitt, am Ende des Kapitels  F.2  «Fazit, Diskussion und Ausblick».

Und bis wann dauert das Michael-Zeitalter ?  -  Im Teil 1 , Kapitel  B.4. , Unterabschnitt «Eine weitere 
Siebenergrupppe christlich-esoterischer Erzengel» werden ‚3 bis 4 Jahrhunderte‘ genannt.  Wir Verfasser hoffen 
allerdings, es möge andauern, bis möglichst viele von uns den Christus-Impuls verinnerlicht haben oder, 
nach einer anderen Lesart, den Christus im Ätherischen erkennen.  Das Michael-Zeitalter möge nicht zu 
einer bestimmten Zeit enden sondern von der inneren Entwicklung des Einzelnen abhängen.  Vielleicht 
kann auch sein Anfang nicht allgemein gerechnet werden, sondern steht bei jedem Einzelnen und jeder 
Einzelner seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts zur Verinnerlichung und Reifung an.

Was uns auf dem Weg zur Verinnerlichung und Reifung behindert, ist oft unserer innere Widerstreit zwischen sehr 
irdischen Trieben und unserem Wunsch, unser Leben aufs Spirituelle zu richten.  Deshalb auf zum nächsten 
Kapitel : Gibt es freiwillige Handlungen ohne Ambivalenz ?

50 



F.6. Freiwilligkeit ohne Ambivalenz

F.6. Freiwilligkeit ohne Ambivalenz

Die Rede war davon gewesen, dass wir frei werden, uns für unsere Absichten zu entscheiden  - oder 
auch nicht -, und lernen sollen, die Verantwortung für unsere jeweilige Entscheidung zu tragen.  Einen 
kleinen Schritt müssen wir noch weiter gehen.

Entscheidungsfreiheit gewinnen wir  - so haben wir im Teil 1 , Abschnitt B «Geistige Aspekte» viel-
fach gesehen -  indem wir unsere Ambivalenz überwinden : zum Beispiel unseren wackeligen Stand zwi-
schen unseren Trieben {Luzifer} einerseits und unserem Hang, fremdbestimmt zu werden {Ahriman} ande-
rerseits.  Ein weiterer Schritt besteht darin, unserer Ambivalenz nicht mehr ausgesetzt zu sein, das heißt : 
freiwillig zu tun, was uns vorherbestimmt ist, ohne einen inneren Entscheidungskampf zu führen.  Sehr 
bewegend beschreibt uns das Zitat (R.Steiner 26:142 f , XLLV : 23.11.1924) 5 Seiten zuvor, wie wir uns dann Mi-
chael annähern.

Geistwesen scheinen dieses Entwicklungsstadium erreicht zu haben.  Auf der Erde sieht man es 
manchmal in Müttern.  Oft  - zu oft -  spielen ihre eigenen Bedürfnisse für sie selbst keine Rolle.  Wie 
selbstverständlich tun sie das, was ihr Kind oder ihre Schutzbefohlenen von ihnen benötigen, und finden 
in der Ausführung eigene Erfüllung.  Man mag das als Mutterinstinkt, Liebe oder Entscheidungsschwäche 
rationalisieren.  Hier gelte das Kriterium, ob dabei Ambivalenz verspürt wird.  Unter diesem Gesichtspunkt
wundert es nicht, dass manche, häufiger Frauen, als «Engel» bezeichnet werden und Mädchen eher mal 
’himmlische’ Vornamen erhalten : Angelika, Celestine, Dorothea [gedacht als Theodora], Maria … .  Die 
entsprechenden männlichen Namen werden in Mitteleuropa allenfalls im kirchlichen Rahmen verwendet.

Wie kann dem Einen Ambivalenz wichtig, der Anderen unwichtig sein ?  Ist es möglich, dass Mütter, Pflegende 
oder Helfende schon in unserer hiesigen Sinnenwelt den Engeln nahe stehen ?  Gibt es sogar die Möglichkeit, 
zwischen den Welten zu wechseln ?  -  Ja.  Mit dem hiesigen Tod betritt man die übersinnliche Welt.  Was unseren 
Eintritt dort beschützt, dann uns empfängt und uns schließlich begleitet, nennt Steiner den „kleinen Hüter der 
{Todes-} Schwelle“ (R.Steiner 13:381-394 , V).  Er ist ein Geistwesen, das sich uns als unser persönlicher 
„Doppelgänger“ (R.Steiner 13:377-394 , V) erweist, indem er ein spiritueller Spiegel von uns selbst ist.  Haben wir im
hiesigen Leben wenig verdrängt oder verleugnet, so werden wir ihn erkennen und uns ihm anvertrauen können.  
Falls nicht, taucht er vor uns unerwartet als all das auf, was wir im hiesigen Leben nicht von uns hatten wissen 
wollen.  Dann entspricht unser Schrecken in der Nachwelt dem, was die Kirche «Fegefeuer» nennt.

Jeder Mensch muss mit seinem Tod in die Geistwelten eingehen und seinen Kleinen Hüter kennen lernen.  Gibt es 
aber auch einen entsprechenden „großen Hüter der {Todes-} Schwelle“ (R.Steiner 13:290-294 , IV) ?  -  Ja.  Wenn wir
unseren Doppelgänger in den Geistwelten nämlich in vielen, vielen Wiederverkörperungen allmählich vollständig 
erkannt haben und ihn auch nicht mehr in Teilen fürchten müssen, dann bietet uns der Große Hüter an, entweder 
in den Geistwelten weiter zu leben oder ins Erdenleben zurückzukehren, aber dann unbedingt ohne jede 
Eigenliebe ; nur, um andere irdische Wesen zu unterstützen.  Das werden dann die «Engel» unter uns.  In ferner 
Zukunft könnten wir alle so werden.

Sind Mütter immer unsere Engel ?  -  Allermeistens ja.  Aber meist in einem begrenzten Rahmen.  
Viele Mütter opfern sich für ihr Kind auf, werden in persönlicher Not aber zu Egoisten.  Dies kann man ver-
stehen als einen Instinkt weiblicher Tiere, die nur so überleben können.  Anders ist es bei manchen Pfle-
genden oder Ärzten.  Sie opfern sich für ihre Patienten auf, lassen sich aber nach Dienstschluss nicht die 
Butter vom Brot nehmen.  -  Andrerseits hat kaum ein Mensch nie etwas Gutes getan.  Alle sind wir Engel, 
aber situationsbezogen.  Nennen wir jemanden «Engel», so haben wir die übersinnliche Gestalt erkannt : 
Wir haben sie oder ihn idealisiert.  Aber kaum wird je einer in unserer hiesigen Welt ganz ohne Ambiva-
lenz auskommen.

Wir sind eben zuallermeist keine Engel !  Dieses Kapitel könnte uns weit über unser Thema hinaus 
führen und muss so kurz bleiben.  Kehren wir zurück !

51



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Wir sind fast am Ende der hiesigen Darstellung angekommen.  Bis hin zu unserer Zukunft, wie sie sich jetzt schon
andeutet, sei sie uns nahe : Michael-Zeitalter  -  oder ferner : freiwilliger Verzicht auf Ambivalenz.  Es folgt die 
Diskussion im Hauptteil  G.  Doch zuvor die Zusammenfassung mit Steiners Worten und sein Blick in eine 
erhoffte, hoffnungsvolle Zukunft im Kapitel  F.7., eine Anregung für das praktische Leben im Kapitel  F.8.  und 
inwiefern dies drängt  -  im Kapitel  F.9.

52 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

Eine Zusammenfassung des heliozentrischen Weltbildes ist nicht nötig.  Sie ist gesamtgesellschaftlich in einem 
Maß bekannt, das hier für uns genügt.  Aber das geozentrische Weltbild mit seinen Implikationen für die 
Entwicklung des Menschen ?  Wer könnte uns da besser seine hellsichtigen Schauungen zusammenfassen als 
Steiner selbst ?  Und wer könnte uns besser die Zukunft deuten, wie er sie uns nahe legt ?

Zunächst aber die kürzeste Zusammenfassung, die wir Verfasser finden konnten.  Sie stammt von einem Noch-
nicht-Anthroposophen.  Er war kein Zeitgenosse der Anthroposophie, er lebte ein halbes Jahrtausend früher.  Und 
doch : War er nicht einer von denen, die unser aller Lebensziel schon immer spürten ?  Und uns dahin geleiten 
können, wo Gegensätze nicht mehr trennen ?  Und der uns zeigen kann, wo wir Christus finden können  -  in der 
ätherischen Welt nämlich.  Um Nikolaus von Kues geht es [1401 - 1464].  Es steht in ‘De visione Dei’, geschrieben 
in mittelalterlichem Latein und übersetzt ins Deutsche :

„Ich habe den Ort gefunden, in dem man Dich [Domine, Herr] unverhüllt zu finden vermag. Er ist 
umgeben von dem Zusammenfall 1 der Gegensätze [coincidentia oppositorum]. Dieser ist die Mauer 
des Paradieses, in dem Du wohnst. Sein Tor bewacht höchster Verstandesgeist. Überwindet man 
ihn nicht, so öffnet sich nicht der Eingang. Jenseits des Zusammenfalls der Gegensätze vermag 
man Dich zu sehen, diesseits aber nicht.“ (De visione Dei, Kap. X, Studienausgabe S.133 , vermittelt 
von Jürgen Möller).

1 {Zusammenwirken} 

Jetzt aber zu Steiner (R.Steiner 112:266 - 276 , XIV : 7.7.1909).

„Damit diese unsere Erdenwelt
überhaupt entstehen konnte, musste

eine frühere, überirdische Welt bis
zur physischen Materie, bis zum

physischen Stoffe herunter, im
irdischen Sinne sich verdichten.

Dadurch konnte die äußere Welt der
Ausdruck werden einer göttlich-

geistigen Welt, einer solchen göttlich-
geistigen Welt, die damit etwas hat

wie Geschöpfe neben sich und außer
sich. Alle früheren Gestaltungen

unseres Weltendaseins waren so, dass
sie mehr oder weniger in der

göttlichen Wesenheit darinnen waren.
Auf dem alten Saturn gab es noch

nicht unsere Luft, nicht unser Wasser,
nicht unsere Erde, das heißt, nicht

unsere festen Körper. Der ganze
Saturn war noch ein Körper, aus

Wärme nur bestehend ; ein Wärme-
Raum war der alte Saturn. Und alles,

was an Wesenheiten auf dem Saturn
war, war noch im Schoße des

göttlichen Vater-Geistes.  So war es
auch auf der alten Sonne, wenn sie

„Damit diese unsere Erdenwelt überhaupt 
entstehen konnte, musste eine frühere, 
überirdische Welt bis zur physischen Materie, 
{d.h.} bis zum physischen Stoffe herunter, im 
irdischen Sinne sich verdichten. Dadurch konnte
die äußere Welt der Ausdruck werden einer 
göttlich-geistigen Welt ; einer solchen göttlich-
geistigen Welt, die damit etwas hat wie 
Geschöpfe neben sich und außer {-halb von} sich. 
Alle früheren Gestaltungen unseres 
Weltendaseins {ALTE Planetarische 

Entwicklungszustände} waren so, dass sie mehr oder 
weniger in der göttlichen Wesenheit darinnen 
waren. Auf dem alten Saturn {während des ALTEN 

SATURN} gab es noch nicht unsere Luft, nicht 
unser Wasser, {und auch} nicht unsere Erde, das 
heißt, nicht unsere festen Körper. Der ganze 
{ALTE} Saturn war noch ein {umfassender Sonnen-

Kosmos -} Körper, {insgesamt} aus Wärme nur 
bestehend ; ein Wärme-Raum war der alte 
Saturn. Und alles, was an Wesenheiten auf dem 
Saturn {während des ALTEN SATURN} war, war noch 
im Schoße des göttlichen Vater-Geistes.  So war 
es auch auf der alten Sonne {während der ALTEN 

SONNE}, wenn sie auch schon bis zur Luft 
verdichtet war. Dieser {Wärme-} Luft-Planet {der 

53



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

auch schon bis zur Luft verdichtet
war. Dieser Luft-Planet, die alte

Sonne, enthielt in ihrem Schoß, und
damit im Schoß der göttlich-geistigen

Wesenheit, alle ihre Geschöpfe. Und
so war es auch beim alten Mond. Erst

auf der Erde drang aus dem Schoß
der göttlich-geistigen Wesenheit die

Schöpfung hervor, wurde etwas neben
der göttlich-geistigen Wesenheit.

Dem aber, was nun neben der
göttlich-geistigen Wesenheit wurde,

und was auch das Kleid, die
Umhüllung, die physische

Leiblichkeit des Menschen wurde :
dem wob sich allmählich ein  -

gliederte sich allmählich ein -  alles,
was von zurückgebliebenen Geistern
vorhanden war. Dadurch aber wurde

es als ein Geschöpf nicht so, wie es
hätte werden sollen, wenn es ein

Abbild der göttlich-geistigen
Wesenheit geworden wäre. Die

göttlich-geistige Wesenheit, nachdem
sie alle Geschöpfe, unser heutiges

Mineralreich, Pflanzenreich,
Tierreich und Menschenreich, in

ihrem Schoß getragen, hat gleichsam
sie alle entlassen, ausgebreitet wie

einen Teppich um sich her. Und das
war nun ein Abbild der göttlich-
geistigen Wesenheit. So hätte es
bleiben sollen. Aber da hat sich

hinein verwoben alles, was
zurückgeblieben war, was vorher von

der göttlich-geistigen Wesenheit
ausgestoßen war. Das alles hat sich

eingegliedert, und es wurde das
Geschöpf gleichsam getrübt, weniger

wert gemacht, als es sonst gewesen
wäre.  -

restliche Sonnen-Kosmos ohne den Planeten Saturn während 

des ALTEN Planetarischen Entwicklungszustands : }, die 
alte Sonne, enthielt in ihrem {sic !} Schoß, und 
damit im Schoß der göttlich-geistigen Wesenheit,
alle ihre Geschöpfe. Und so war es auch beim 
alten Mond {während des ALTEN MONDES}. Erst auf 
der Erde {während ERDE} drang aus dem Schoß 
der göttlich-geistigen Wesenheit die Schöpfung 
hervor, {und} wurde etwas neben der göttlich-
geistigen Wesenheit. Dem aber, was nun {während 

der ERDE} neben der göttlich-geistigen Wesenheit 
wurde, und was auch das Kleid, die Umhüllung, 
die physische Leiblichkeit des Menschen wurde :
dem wob sich allmählich ein  - gliederte sich 
allmählich {in die Geschöpfe} ein -   alles, was von 
zurückgebliebenen Geistern {Geistwesen} 
vorhanden war. Dadurch {durch das Einverweben der 

zurückgebliebenen Geister in die Schöpfung} aber wurde 
es {das Kleid, die Umhüllung, die physische Leiblichkeit des 

Menschen} als ein Geschöpf nicht so, wie es hätte 
werden sollen, wenn es ein Abbild der göttlich-
geistigen Wesenheit geworden wäre. Die 
göttlich-geistige Wesenheit, nachdem sie alle 
Geschöpfe, {d.h.} unser heutiges Mineralreich, 
Pflanzenreich, Tierreich und Menschenreich, in 
ihrem Schoß getragen {hatte}, hat gleichsam sie 
{=} alle {Geschöpfe} entlassen {hier = aus sich geboren},
ausgebreitet wie einen Teppich um sich her. Und 
das {der Teppich aus Geschöpfen} war nun ein Abbild 
der göttlich-geistigen Wesenheit. So hätte es 
bleiben sollen. Aber da {in das Abbild} hat sich 
hinein verwoben alles, was zurückgeblieben war
{nämlich an zurückgebliebenen Geistern}, {und} was 
vorher {vor der Entlassung / Geburt aller Geschöpfe} von 
der göttlich-geistigen Wesenheit ausgestoßen 
{worden} war. Das alles {der Teppich aus Geschöpfen 
plus das Sich – Hinein - Verweben der zurückgebliebenen 

Geister} hat sich eingegliedert {in den Erdkörper}, 
und es wurde das Geschöpf {= das alles} gleichsam
getrübt, weniger wert gemacht, als es sonst {ohne 

die zurückgebliebenen Geister} gewesen wäre.  -

Diese Trübung entstand ja in dem
Zeitalter, als sich der Mond abtrennte von
der Erde, in jenem Zeitalter, von dem wir

gesagt haben : Wenn nichts anderes
gekommen wäre und nicht der Mond

ausgestoßen worden wäre, so wäre die
Erde schon dazumal verödet. Aber der

Diese Trübung entstand ja in dem 
{lemurischen} Zeitalter, als sich der {Planet} 
Mond abtrennte von der Erde {vom 

Erdenkörper} in jenem Zeitalter, von dem wir 
gesagt haben : „Wenn nichts anderes 
gekommen wäre und nicht der Mond 
ausgestoßen worden wäre, so wäre die Erde 

54 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

Mensch sollte doch so fortgepflegt
werden, dass er seine Selbständigkeit

erringen konnte. Er musste sich also in
einer äußeren, irdisch-physischen

Materie verkörpern. Der Mensch musste
von der lemurischen Zeit an durch die

atlantische Zeit hindurch so geführt
werden, dass er immer mehr und mehr

dazu kam, sich in einem physisch-
sinnlichen Stoff zu verkörpern. Aber in

diesem physisch-sinnlichen Stoff war
drinnen, was an zurückgebliebenen

Wesenheiten vorhanden war. Der Mensch
konnte also gar nicht anders als hinein

verkörpert werden in leibliche Hüllen, in
denen die zurückgebliebenen Wesenheiten

waren.  -

schon dazumal verödet.“ Aber der Mensch 
sollte doch so fortgepflegt werden, dass er 
seine Selbständigkeit erringen konnte. Er 
musste sich also in einer äußeren, irdisch-
physischen Materie verkörpern. Der Mensch
musste von der lemurischen Zeit{-alter} an 
durch die atlantische Zeit{-alter} hindurch so 
geführt werden, dass er immer mehr und 
mehr dazu kam, sich in einem physisch-
sinnlichen Stoff zu verkörpern. Aber in 
diesem physisch-sinnlichen Stoff war 
drinnen, was an zurückgebliebenen {geistigen}

Wesenheiten vorhanden war. Der Mensch 
konnte also gar nicht anders als hinein 
verkörpert werden in leibliche Hüllen, in 
denen die zurückgebliebenen {geistigen} 
Wesenheiten waren.  -

55



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Die vielen Einschiebsel in den beiden vorigen Zitatparagraphen legen vielleicht
eine gesonderte Darstellung nahe.  Sie kann natürlich nur so sein, wie wir sie
verstehen und will als Diskussionsanstoß verstanden sein.  Kursiv sind Worte
aus dem Originaltext der vorigen Seite zitiert.

{a :}Während der ERDE gebiert die göttlich-geistige Wesenheit = der göttliche
Vater-Geist Seine Schöpfung,  -  {b :} nämlich alle irdischen Geschöpfe : unser
heutiges Mineralreich, Pflanzenreich, Tierreich und Menschenreich.  Er hat
gleichsam sie alle entlassen, ausgebreitet wie einen Teppich um sich her  -  
hier : die Grundfläche eines Kegels.

Dieses Bild beschreibt eine Schöpfung außerhalb Gottes.  Für mich 
{KvP} ist Gott überall ; es gibt nichts außerhalb von Gott.  Allerdings kann
sich Gott von uns Menschen scheinbar entfernen, wie eine Mutter ihr
Kleinkind in mehreren Schritten allmählich allein zum Kindergarten gehen
lassen wird, um es selbstständiger zu machen.  Wie jede Mutter weiß, ist
es dann, auf dem Weg zum Kindergarten, nur in seinem Empfinden von
ihr fern ; zumindest mit ihrer Sorge  - wenn nicht ihm heimlich nachlau-
fend -  wird sie immer bei ihm sein.  Ähnlich  - analog -  sehe ich Gottes
Verhältnis zu uns : Wir sind immer in Seinem Schutz, aber um unserer Ent-
wicklung willen zieht Er sich scheinbar von uns zurück, entlässt uns in
Schritten aus Seiner Obhut, und wir scheinen dann immer mehr, ohne Ihn
zu sein.  Wie sich das Kindergartenkind  - innerlich : mehr oder weniger -
frei entscheiden kann, ob es schließlich doch zum Kindergarten geht oder
nicht : so stellt Gott es uns frei, uns für unseren geistigen Weg zu ent-
scheiden oder nicht.  In Seiner Ubiquität und Allmacht bleibt Gott bei uns,
lässt sie uns aber nicht fühlen, um uns unsere eigenen Entscheidungen
fällen zu lassen.

Dass Gott den Menschen fähig zu eigenen Entscheidungen erschuf : unter
anderem das war nun ein Abbild der göttlich-geistigen Wesenheit.

{c :} In diese Schöpfung Gottes hinein mischen sich zurückgebliebene
{geistige} Wesenheiten, die wir auf der nächsten Seite als luziferische 
Wesenheiten kennen lernen werden.  Und es wurde das Geschöpf dadurch 
gleichsam getrübt, weniger wert gemacht, als es sonst gewesen wäre.

Wenn Gott ubiquitär ist und es nichts außerhalb von Ihm gibt, dann
bilden auch die zurückgebliebenen geistigen Wesenheiten einen Teil von
Gottes Schöpfung : Luzifer und Ahriman.  Und sind ein Abbild der göttlich-
geistigen Wesenheit  -  nichts, was die Schöpfung Gottes außerhalb Sei-
nes Willens trüben könnte.  Hier ist es aber nicht das, wovon Steiner
spricht.  Sehr wohl trüben Luzifer und Ahriman Gottes Schöpfung.  Steiner
lässt es hier noch offen, ob dies seiner Ansicht nach gemäß Gottes Willen
geschieht.  -  Ich bin mir da in meinem Glauben sicher.

{d :} In diese nun getrübte Schöpfung Gottes setzt Gott den Menschen, den 
geistigen Menschenkeim.  Dieser ist bisher noch rein geistig, also nicht inkarniert.

Abb. F.7.1.  Gottes Geschöpfe.
e :} Aber jetzt, auf der Erde inkarniert, verwebt er sich mit der getrübten Schöpfung Gottes.

56 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

Das Zitat wird fortgesetzt  - ohne Abbildung - :

Es gab gewisse Wesenheiten in der 
atlantischen Zeit, die waren damals 
Genossen der Menschen. Der Mensch 
selbst war ja in der atlantischen Zeit 
noch in einer weichen Materie. Das, was 
heute das Menschenfleisch ist, war noch 
nicht so wie heute. Wenn man in der alten
Atlantis, wo die Luft ganz erfüllt war von 
dichten, schweren Wasser-Nebelmassen 
und wo der Mensch ein Wasserwesen 
war, den Menschen angesehen hätte, so 
hätte man sagen können : Er war so 
ähnlich beschaffen wie heute gewisse 
gallertartige Tiere im Meerwasser, die 
man kaum unterscheiden kann von dem 
umliegenden Wasser. So war der Mensch 
beschaffen. Alle Organe waren schon 
veranlagt. Aber erst nach und nach 
verhärteten sich die Organe, erst nach 
und nach bekam der Mensch die Knochen
und so weiter. Also die feinen stofflichen 
Anlagen waren vorhanden, aber sie 
verhärteten sich erst im Laufe der Zeit.  -

Es gab gewisse {geistige} Wesenheiten in der 
atlantischen Zeit {-alter}, die waren damals 
Genossen der Menschen. Der Mensch selbst 
war ja in der atlantischen Zeit {-alter} noch 
in einer weichen Materie. Das, was heute 
das Menschenfleisch ist, war noch nicht so 
wie heute. Wenn man in der alten Atlantis, 
wo die Luft ganz erfüllt war von dichten, 
schweren Wasser-Nebelmassen {Lebenssphäre} 
und wo der Mensch ein {darin schwebendes} 
Wasserwesen war, den Menschen angesehen 
hätte, so hätte man sagen können : Er war 
so ähnlich beschaffen wie heute gewisse 
gallertartige Tiere {wie Quallen} im 
Meerwasser, die man kaum unterscheiden 
kann von dem umliegenden Wasser. So war 
der Mensch beschaffen. Alle Organe waren 
schon veranlagt. Aber erst nach und nach 
verhärteten sich die Organe, erst nach und 
nach bekam der Mensch die Knochen und so
weiter. Also die feinen stofflichen Anlagen 
waren vorhanden, aber sie verhärteten sich 
erst im Laufe der Zeit.  -

Wie heute noch ein Embryo, auch ein menschlicher.

In der ersten Zeit der atlantischen
Entwicklung gab es nun noch

Wesenheiten, die sozusagen Genossen des
Menschen waren, insofern als der Mensch

damals hellsichtig war und auch
diejenigen Wesenheiten sehen konnte, die

eigentlich ihren Wohnsitz auf der Sonne
aufgeschlagen hatten ; die ihm aber in

den Strahlen der Sonne entgegen
schienen. Denn nicht bloß ein physisches

Sonnenlicht kam dem Menschen entgegen,
sondern im physischen Sonnenlichte

kamen ihm Wesenheiten entgegen, die der
Mensch sah. Und wenn der Mensch selber

in einem Zustand war, den man dem
Schlafe vergleichen könnte, dann konnte

er sagen : ’Jetzt bin ich aus meinem Leib
heraus und bin in der Sphäre, wo

Sonnenwesen wandeln.’.  -

In der ersten Zeit der atlantischen 
Entwicklung gab es nun noch {solche geistigen}

Wesenheiten, die sozusagen Genossen des 
Menschen waren, insofern als der Mensch 
damals hellsichtig war und auch diejenigen 
{geistigen} Wesenheiten sehen konnte, die 
eigentlich ihren Wohnsitz auf der Sonne 
aufgeschlagen hatten ; die ihm aber in den 
Strahlen der Sonne entgegen schienen. 
Denn nicht bloß ein physisches Sonnenlicht 
kam dem Menschen entgegen, sondern im 
physischen Sonnenlichte kamen ihm 
{geistige} Wesenheiten entgegen, die der 
Mensch sah. Und wenn der Mensch selber 
in einem Zustand war, den man dem Schlafe
vergleichen könnte, dann konnte er sagen : 
„Jetzt bin ich aus meinem Leib heraus und 
bin in der Sphäre, wo Sonnenwesen 
wandeln.“  -

Dann aber kam die Zeit, gegen Mitte
und das letzte Drittel der atlantischen

Dann aber kam die Zeit, gegen Mitte und das 
letzte Drittel der atlantischen Zeit {-alter}, wo 

57



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Zeit, wo die Erde in ihrer physischen
Materie immer dichter und dichter

wurde und wo der Mensch die Anlage
bekam, sein Selbstbewusstsein zu

entwickeln. Da gab es solche
Wesenheiten für den Menschen nicht

mehr zu sehen. Da mussten solche
Wesenheiten sich zurückziehen von der

Erde, von dem Anblick, den der Mensch
auf der Erde haben konnte.

die Erde in ihrer physischen Materie immer 
dichter und dichter wurde und wo der Mensch
die Anlage bekam, sein Selbstbewusstsein {Ich-

Bewusstsein} zu entwickeln. Da gab es solche 
{geistigen Sonnen-} Wesenheiten für den 
Menschen nicht mehr zu sehen. Da mussten 
solche Wesenheiten sich {scheinbar, aus der Sicht 

des Menschen,} zurückziehen von der Erde, {d.h.}

von dem Anblick, den der Mensch auf der 
Erde haben konnte.

Unseres Erachtens ist es ein Unterschied, ob der Mensch seine Fähigkeit verliert, die Sonnenwesen 
zu erspüren  -  sein Problem, auch unter der Obhut seiner Geistwesen.  Oder ob die Sonnenwesen sich zu-
rückziehen von ihm  -  ihre Initiative.  Unseres Erachtens verquickt Steiner hier die subjektive Wahrneh-
mungsebene des Menschen mit außermenschlichen geistigen Entwicklungen.  Wir meinen, dies ist ein 
wichtiger Unterschied, wenn es darum gehen soll, inwieweit der Mensch selbst beisteuern kann, sein Un-
vermögen zu beheben.  Unser Lösungsvorschlag : ’Da mussten solche Wesenheiten sich scheinbar, aus 
der Sicht des Menschen, zurückziehen von der Erde, ...’.

Weiter lautet der Paragraph :

Immer mächtiger zog es den Menschen
durch den luziferischen Einfluss in die
dichte Materie herunter. Da wurde es

einer Wesenheit möglich, die als Luzifer-
Wesenheit angesprochen werden muss,

sich so einzunisten in den menschlichen
astralischen Leib, dass der Mensch
immer mehr herunterstieg zu einem

dichten physischen Körper.  -

Immer mächtiger zog es den Menschen 
durch den luziferischen Einfluss in die 
dichte Materie herunter. Da wurde es 
einer Wesenheit möglich, die als Luzifer-
Wesenheit angesprochen werden muss, 
sich so einzunisten in den menschlichen 
astralischen Leib, dass der Mensch immer
mehr herunterstieg zu einem dichten 
physischen Körper.  -

Die Wesenheiten aber, die früher
seine Genossen waren, die hoben

sich damals immer höher und
höher. Die sagten : ’Wir wollen

nichts zu tun haben mit den
Wesenheiten, die zurückgeblieben

sind !’ - Sie machten sich von ihnen
los. In den menschlichen

astralischen Leib zogen ein die
luziferischen Wesenheiten. Die

höheren Wesenheiten aber machten
sich von ihnen los, stießen sie

herunter, indem sie sagten : ’Ihr
sollt nicht mit hinauf, ihr sollt

sehen, wie ihr unten fortkommt !’  -

Die {Sonnen-} Wesenheiten aber, die früher {bis 

etwa zur Mitte des Atlantischen Zeitalters} seine 
Genossen waren, die hoben sich damals 
immer höher und höher. Die sagten : „Wir 
wollen nichts zu tun haben mit den 
{menschlichen} Wesenheiten, die 
zurückgeblieben sind !“ - Sie machten sich 
von ihnen los. {Und} In den menschlichen 
astralischen Leib zogen ein die luziferischen 
Wesenheiten. Die höheren {d.h. Sonnen-} 
Wesenheiten aber machten sich von ihnen {den

luziferischen Wesenheiten} los, {und} stießen sie 
herunter, indem sie sagten : „Ihr sollt nicht 
mit hinauf, ihr sollt sehen, wie ihr unten 
fortkommt !“  -

Eine dieser Wesenheiten wird dargestellt
in Michael, der die luziferischen
Wesenheiten hinunterstieß in den

Abgrund, so dass sie sich bewegten im
Bereich der Erde. Und in der

Eine dieser {Sonnen-} Wesenheiten wird 
dargestellt in Michael, der die luziferischen 
Wesenheiten hinunterstieß in den Abgrund, 
so dass sie sich bewegten im Bereich der 
Erde. Und in der astralischen Wesenheit der

58 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

astralischen Wesenheit der Menschen
suchten sie da ihre Wirkung auszuüben.

Und der Ort dieser Wesenheiten war
nicht mehr der ’Himmel’. Jene

Wesenheiten, deren Schauplatz im
Himmel gefunden wurde, haben sie

hinuntergestoßen auf die Erde. Alles
Böse, alles Schlimme hat aber sein Gutes
und ist mitbegründet in der Weisheit der

Welt. Diese Wesenheiten mussten
zurückgelassen werden in der Welt, damit

sie den Menschen herunterzogen in die
physische Materie, innerhalb welcher
nur er lernen konnte, zu sich ’Ich’ zu

sagen, damit er sein Selbstbewusstsein
entwickeln konnte. Ohne die Verwicklung

in die Maja hätte der Mensch nicht
gelernt, zu sich ’Ich’ zu sagen. Aber der

Mensch wäre untergegangen in der
Illusion, wenn es der Illusion und ihren

Mächtigen  - Luzifer und Ahriman -
gelungen wäre, den Menschen zu halten

innerhalb der Illusion.  -

Menschen suchten sie {= die luziferischen 

Wesenheiten}, da ihre Wirkung auszuüben. 
Und der Ort dieser {luziferischen} 
Wesenheiten war nicht mehr der ’Himmel’. 
Jene {höheren, Sonnen-} Wesenheiten, deren 
Schauplatz im Himmel gefunden wurde, 
haben sie hinuntergestoßen auf die Erde. 
Alles Böse, alles Schlimme hat aber sein 
Gutes und ist mitbegründet in der Weisheit  
der Welt. Diese {luziferischen} Wesenheiten 
mussten zurückgelassen werden in der 
{Erden-} Welt, damit sie den Menschen 
herunterzogen in die physische Materie, 
innerhalb welcher nur er lernen konnte, zu 
sich „Ich“ zu sagen, damit er sein 
Selbstbewusstsein {Ich-Bewusstsein} 
entwickeln konnte. Ohne die Verwicklung in 
die Maja hätte der Mensch nicht gelernt, zu 
sich „Ich“ zu sagen. Aber der Mensch wäre 
untergegangen in der Illusion, wenn es der 
Illusion und ihren Mächtigen  - Luzifer und 
Ahriman -  gelungen wäre, den Menschen 
zu halten innerhalb der Illusion.  -

Ich muss jetzt allerdings einiges
aussprechen, was ich Sie bitte  - ich

möchte sagen -  mit aller
Erkenntnisvorsicht anzuhören. Denn nur

dann, wenn Sie diese Gedanken weiter
ausbilden und sie zwar wörtlich nehmen,

aber doch nicht in dem Sinne, wie eine
materialistische Ansicht das

Wörtlichnehmen zu tun pflegt, werden Sie
sie richtig verstehen.  -

Ich muss jetzt allerdings einiges 
aussprechen, was ich Sie bitte  - ich möchte
sagen -  mit aller Erkenntnisvorsicht 
anzuhören. Denn nur dann, wenn Sie diese 
Gedanken weiter ausbilden und sie zwar 
wörtlich nehmen, aber doch nicht in dem 
Sinne, wie eine materialistische Ansicht 
das Wörtlichnehmen zu tun pflegt, werden 
Sie sie richtig verstehen.  -

Was beabsichtigten die luziferisch -
ahrimanischen Wesenheiten mit der

physischen Welt ? Was wollten sie mit all
den Wesenheiten, die jetzt in der Welt sind,

und auf die sie wirken konnten, nachdem
sie sich einmal verbunden hatten mit der

menschlichen Entwicklung in der
atlantischen Zeit ?  -

Was beabsichtigten die luziferisch - 
ahrimanischen Wesenheiten mit der 
physischen Welt ? Was wollten sie mit all 
den Wesenheiten, die jetzt in der Welt sind, 
und auf die sie wirken konnten, nachdem 
sie sich einmal verbunden hatten mit der 
menschlichen Entwicklung in der 
atlantischen Zeit{-alter} ?  -

Diese Wesenheiten  - Luzifer und
Ahriman -  wollten nichts Geringeres,
als alle Wesenheiten, die auf der Erde
sind, in der Gestalt, wie sie verwoben

sind in der dichten physischen Materie,

Diese Wesenheiten  - Luzifer und Ahriman -  
wollten nichts Geringeres, als alle 
Wesenheiten, die auf der Erde sind, in der 
{jeweiligen} Gestalt, wie sie verwoben sind in 
der dichten physischen Materie, zu erhalten. 

59



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

zu erhalten. Wenn zum Beispiel eine
Pflanze wächst, herauswächst aus ihrer
Wurzel, Blatt für Blatt in die Höhe treibt

bis zur Blüte, dann haben Luzifer -
Ahriman die Absicht, dieses Treiben und

Wachsen immer weiter und weiter zu
bringen, das heißt, diese Wesenheit, die

sich da heraus entwickelt, der
physischen Gestalt ähnlich zu machen,

zu erhalten, wie sie ist, und sie damit zu
entreißen der geistigen Welt. Denn

würde es ihnen gelingen, diese
Wesenheit der geistigen Welt der

physischen Gestalt ähnlich zu machen :
so würden sie den Himmel sozusagen

der Erde entreißen. Und auch bei allen
Tieren haben die luziferisch -

ahrimanischen Wesenheiten die
Tendenz, sie ähnlich zu machen dem

Körper, in dem sie sind, und sie ihren
göttlich-geistigen Ursprung innerhalb
der Materie vergessen zu lassen. Und

ebenso auch beim Menschen.  -

Wenn zum Beispiel eine Pflanze wächst, 
herauswächst aus ihrer Wurzel, {und} Blatt 
für Blatt in die Höhe treibt bis zur Blüte : 
dann haben Luzifer - Ahriman die Absicht, 
dieses Treiben und Wachsen immer weiter 
und weiter zu bringen ; das heißt, diese 
{geistige} Wesenheit {der Pflanze}, die sich da 
{auf der Erde} heraus entwickelt, der 
physischen Gestalt ähnlich zu machen, {und 

sie ohne lebenskräftige Metamorphose} zu erhalten, 
wie sie ist, und sie damit zu entreißen der 
geistigen Welt {die ja Entwicklung befürwortet}. 
Denn würde es ihnen gelingen, diese 
{pflanzliche} Wesenheit {in} der geistigen Welt 
der physischen Gestalt ähnlich zu machen : 
so würden sie den Himmel sozusagen der 
Erde entreißen. Und auch bei allen Tieren 
haben die luziferisch - ahrimanischen 
Wesenheiten die Tendenz, sie ähnlich zu 
machen dem Körper, in dem sie sind, und sie 
ihren göttlich-geistigen Ursprung innerhalb 
der Materie vergessen zu lassen. Und ebenso
auch beim Menschen.  -

Damit das nicht sein konnte, kam der
göttlich-geistige Vater und sagte :

„Zwar haben sich errungen die Wesen
der Erde mit ihrem Gipfel, in dem

Menschen, das äußere Erkennen im Ich,
aber das Leben dürfen wir ihnen jetzt

nicht überlassen ! Denn das Leben
würde so gestaltet werden, dass die

Wesenheiten in diesem Leben entrissen
würden ihrer göttlich-geistigen Wurzel ;

der Mensch würde sich eingliedern in
den physischen Leib und für ewig seinen
göttlich-geistigen Ursprung vergessen.“

–

Damit das nicht sein konnte, kam der 
göttlich-geistige Vater und sagte : „Zwar 
haben sich errungen die Wesen der Erde mit 
ihrem Gipfel, {d.h.} in dem Menschen, das 
äußere Erkennen im Ich ; aber das Leben 
dürfen wir ihnen {Luzifer & Ahriman} jetzt nicht 
überlassen ! Denn das Leben würde so 
gestaltet werden, dass die Wesenheiten in 
diesem {hiesigen Erden-} Leben entrissen 
würden ihrer göttlich-geistigen Wurzel ; der 
Mensch würde sich eingliedern in den 
physischen Leib und für ewig seinen göttlich-
geistigen Ursprung vergessen.“ –

Dadurch allein konnte der göttliche
Vater-Geist die Erinnerung an den
göttlichen Ursprung retten, dass er

allem, was in die Materie strebt, die
Wohltat des Todes mitgab. So war es
möglich, dass die Pflanze, wenn sie

wächst, in die Höhe schießt bis zu dem
Moment, wo die Befruchtung eintritt  -

und in demselben Moment welkt die
Pflanzengestalt, eine neue

Pflanzengestalt tritt aus dem Samen

Dadurch allein konnte der göttliche Vater-
Geist {in dem Menschen} die Erinnerung an
den göttlichen Ursprung retten : dass er 
allem, was in die Materie strebt, die 
Wohltat des Todes mitgab. So war es 
möglich, dass die Pflanze, wenn sie 
wächst, in die Höhe schießt bis zu dem 
Moment, wo die Befruchtung eintritt  -  
und in demselben Moment welkt die 
Pflanzengestalt, {und} eine neue 
Pflanzengestalt tritt aus dem Samen 

60 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

hervor. Dadurch aber, wenn die Pflanze
in den Samen tritt, ist sie für einen

Moment in der göttlich-geistigen Welt
und wird erfrischt durch die göttlich-

geistige Welt. So ist es insbesondere für
den Menschen. Der Mensch würde hinein
gebannt in die Erde und vergessen seinen

göttlich-geistigen Ursprung, wenn nicht
der Tod ausgebreitet wäre über die Erde,

wenn der Mensch nicht immer neue
Kraftquellen zwischen dem Tod und der

neuen Geburt zugeführt erhielte, um
nicht zu vergessen seinen göttlich-

geistigen Ursprung. (…)  

hervor. Dadurch aber, wenn die Pflanze in 
den Samen tritt, ist sie für einen Moment 
in der göttlich-geistigen Welt und wird 
erfrischt durch die göttlich-geistige Welt. 
So ist es insbesondere für den Menschen. 
Der Mensch würde hinein gebannt in die 
Erde und vergessen seinen göttlich-
geistigen Ursprung, wenn nicht der Tod 
ausgebreitet wäre über die Erde, {und} 
wenn der Mensch nicht immer neue 
Kraftquellen zwischen dem Tod und der 
neuen Geburt zugeführt erhielte, um nicht 
zu vergessen seinen göttlich-geistigen 
Ursprung. (…)  -

So ist der Tod der wohltätige Entreißer aus
einem Dasein, das den Menschen ganz

herausführen würde aus der göttlich-
geistigen Welt. Aber es musste dieser

Mensch in die physisch-sinnliche Welt
kommen. Denn nur in der physisch-

sinnlichen Welt war es ihm möglich, sein
Selbstbewusstsein, seine menschliche

Ichheit zu erringen. Würde er durch den
Tod gehen müssen, ohne etwas mitnehmen

zu können aus diesem Reich des Todes,
dann würde er zwar in die göttlich-geistige

Welt wieder zurückgehen können, aber
unbewusst, ohne Ichheit. Er muss mit

seiner Ichheit in die göttlich-geistige Welt
hineingehen. Er muss daher das irdische

Reich, dem ganz der Tod einverwoben ist,
befruchten können so, dass der Tod der

Same wird für eine Ichheit im Ewigen, im
Geistigen.  -

So ist der Tod der wohltätige Entreißer aus
einem Dasein, das den Menschen ganz 
herausführen würde aus der göttlich-
geistigen Welt. Aber es musste dieser 
Mensch in die physisch-sinnliche Welt 
kommen. Denn nur in der physisch-
sinnlichen Welt war es ihm möglich, sein 
Selbstbewusstsein {Ich-Bewusstsein}, {d.h.} 
seine menschliche Ichheit zu erringen. 
Würde er durch den Tod gehen müssen, 
ohne etwas mitnehmen zu können aus 
diesem Reich des Todes, dann würde er 
zwar in die göttlich-geistige Welt wieder 
zurückgehen können, aber unbewusst, {d.h.}

ohne Ichheit. Er muss mit seiner Ichheit in 
die göttlich-geistige Welt hineingehen. Er 
muss daher das irdische Reich, dem ganz 
der Tod einverwoben ist, befruchten 
können so, dass der Tod der Same wird für 
eine Ichheit im Ewigen, im Geistigen.  -

Diese Möglichkeit aber, dass der Tod, der 
sonst Vernichtung wäre, umgewandelt wird
in den Samen für die ewige Ichheit, ist 
gegeben worden durch den Christus-
Impuls. Auf Golgatha ist zuerst die wahre 
Gestalt des Todes vor die Menschheit 
hingestellt worden. Und dadurch, dass sich
mit dem Tode vermählt hat der Christus, 
das Abbild des Vater-Geistes, dadurch ist 
der Tod auf Golgatha der Ausgang eines 
neuen Lebens und, wie wir gestern 
gesehen haben, einer neuen Sonne. Und 
nunmehr kann in der Tat alles, was früher 
als die Lehrzeit des Menschen da war, 

Diese Möglichkeit aber, dass der Tod, der 
sonst Vernichtung wäre, umgewandelt wird
in den Samen für die ewige Ichheit, ist 
gegeben worden durch den Christus-
Impuls. Auf Golgatha ist zuerst die wahre 
Gestalt des Todes vor die Menschheit 
hingestellt worden. Und dadurch, dass sich
mit dem Tode vermählt hat der Christus, 
das Abbild des Vater-Geistes, dadurch ist 
der Tod auf Golgatha der Ausgang eines 
neuen Lebens und, wie wir gestern gesehen
haben, einer neuen Sonne. Und nunmehr 
kann in der Tat alles, was früher als die 
Lehrzeit des Menschen da war, nachdem 

61



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

nachdem sich der Mensch ein Ich für die 
Ewigkeit erobert hat, nun kann alles 
Frühere verschwinden, und der Mensch 
kann in die Zukunft hineingehen mit seiner
geretteten Ichheit, die immer mehr und 
mehr eine Nachbildung der Christus - 
Ichheit werden wird. (…)  -

sich der Mensch ein Ich für die Ewigkeit 
erobert hat : nun kann alles Frühere 
verschwinden, und der Mensch kann in die
Zukunft hineingehen mit seiner geretteten 
Ichheit, die immer mehr und mehr eine 
Nachbildung der Christus - Ichheit werden
wird. (…)  -

Ja, es musste der Tod einverwoben 
werden allem natürlichen Dasein, weil 
ihm einverwoben ist Luzifer - Ahriman. 
Und ohne Luzifer - Ahriman wäre die 
Menschheit nicht zur Selbständigkeit 
gekommen. Mit Luzifer - Ahriman allein 
aber wäre die Selbständigkeit immer 
stärker und stärker geworden und hätte 
endlich das Vergessen des göttlich-
geistigen Ursprungs herbeigeführt. 
Deshalb musste selbst unserem Leib der 
Tod beigemischt werden. Wir könnten aus
uns nicht einmal die Ichheit in die 
Ewigkeit mitnehmen, wenn nicht dem 
äußeren Ausdrucke der Ichheit, die im 
Blut liegt, beigemischt wäre der Tod.  -

Ja, es musste der Tod einverwoben werden 
allem natürlichen Dasein, weil ihm 
einverwoben ist Luzifer - Ahriman. Und 
ohne Luzifer - Ahriman wäre die Menschheit
nicht zur Selbständigkeit gekommen. Mit 
Luzifer - Ahriman allein aber wäre die 
Selbständigkeit immer stärker und stärker 
geworden und hätte endlich {schließlich} das 
Vergessen des göttlich-geistigen Ursprungs 
herbeigeführt. Deshalb musste selbst 
unserem Leib der Tod beigemischt werden. 
Wir könnten aus uns {von uns aus} nicht 
einmal die Ichheit in die Ewigkeit 
mitnehmen, wenn nicht dem äußeren 
Ausdrucke der Ichheit, die im Blut liegt, 
beigemischt wäre der Tod.  -

Wir haben in uns ein Blut des Lebens : den
roten Blutstrom. In jedem Augenblick

muss, damit unsere Ichheit leben kann, das
Leben, das im roten Blut fließt, im blauen

Blut ertötet werden. Würde es nicht ertötet,
so würde der Mensch im Leben so

untergehen, dass er seinen göttlich-
geistigen Ursprung vergessen würde. Die

abendländische Esoterik hat ein Symbolum
für diese beiden Blutarten, zwei Säulen,

eine rote und eine blaue : die eine ein
Leben symbolisierend, das aus dem

göttlichen Vater-Geist fließt, aber in der
Form, wo es sich selber verlieren würde ;

die andere die Vernichtung derselben. Der
Tod ist der Stärkere, der Kräftigere : das,

was die Vernichtung desjenigen
herbeiführt, was sich selbst sonst in sich

verlieren würde. Vernichtung aber dessen,
was sich sonst verlieren würde, bedeutet

aufrufen zur Auferstehung !  -

Wir haben in uns ein Blut des Lebens : den 
roten Blutstrom. In jedem Augenblick muss,
damit unsere Ichheit leben kann, das 
Leben, das im roten Blut fließt, im blauen 
Blut ertötet werden. Würde es nicht ertötet, 
so würde der Mensch im Leben so 
untergehen, dass er seinen göttlich-
geistigen Ursprung vergessen würde. Die 
abendländische Esoterik hat ein Symbolum 
für diese beiden Blutarten : zwei Säulen, 
eine rote und eine blaue : die eine ein 
Leben symbolisierend, das aus dem 
göttlichen Vater-Geist fließt, aber in der 
Form, wo es sich selber verlieren würde ; 
die andere die Vernichtung derselben. Der 
Tod ist der Stärkere, der Kräftigere : das, 
was die Vernichtung desjenigen 
herbeiführt, was sich selbst sonst in sich 
{ausufernd} verlieren würde. Vernichtung 
aber dessen, was sich sonst verlieren 
würde, bedeutet : aufrufen zur 
Auferstehung !  -

So sehen Sie, wie wir durch eine richtige So sehen Sie, wie wir durch eine richtige 

62 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

Interpretation des Johannes-Evangeliums
in den Sinn des ganzen Lebens

hineinschauen. Dasjenige, was wir
gestern und heute gewonnen haben, ist

also nichts anderes, als dass in dem
Moment unserer Zeitentwicklung, welche

die christliche Zeitrechnung mit einer
neuen ’1’ beginnt, etwas eingetreten ist,
was für die ganze Erdentwicklung und,

insofern die kosmische Entwicklung mit
der Erde zusammenhängt, auch für die

kosmische Entwicklung von höchster
Bedeutung ist. Ja, mit dem Golgatha-

Ereignis ist ein neuer Mittelpunkt
geschaffen. Mit der Erde ist seitdem

vereint der Christus-Geist. Nach und nach
ist er herangekommen, und seit der Zeit

ist er in der Erde. Und es handelt sich
darum, dass die Menschen erkennen

lernen, dass der Christus-Geist seit der
Zeit in der Erde ist, dass in jedem Produkt

der Erde der Christus-Geist ist, und dass
sie alles unter dem Gesichtspunkt des

Todes erkennen, wenn sie nicht den
Christus-Geist darinnen erblicken ; alles
aber erkennen unter dem Gesichtspunkt

des Lebens, wenn sie darinnen erblicken
den Christus-Geist.  -

Interpretation des Johannes-Evangeliums 
in den Sinn des ganzen Lebens 
hineinschauen. Dasjenige, was wir gestern 
und heute gewonnen haben, ist also nichts 
anderes, als dass in dem Moment unserer 
Zeitentwicklung, welche die christliche 
Zeitrechnung mit einer neuen Eins beginnt, 
etwas eingetreten ist, was für die ganze 
Erdentwicklung und, insofern die 
kosmische Entwicklung mit der Erde 
zusammenhängt, auch für die kosmische 
Entwicklung von höchster Bedeutung ist. 
Ja, mit dem Golgatha-Ereignis ist ein neuer
Mittelpunkt geschaffen. Mit der Erde ist 
seitdem vereint der Christus-Geist. Nach 
und nach ist Er herangekommen, und seit 
der Zeit ist Er in der Erde. Und es handelt 
sich darum, dass die Menschen erkennen 
lernen, dass der Christus-Geist seit der Zeit
in der Erde {im Erdboden} ist, dass {sodass} 
{auch} in jedem Produkt der Erde der 
Christus-Geist ist, und dass sie alles unter 
dem Gesichtspunkt des Todes erkennen, 
wenn sie nicht den Christus-Geist darinnen 
erblicken ; alles aber erkennen unter dem 
Gesichtspunkt des Lebens, wenn sie 
darinnen erblicken den Christus-Geist.  -

 Wir sind erst im Anfange derjenigen
Entwicklung, welche die christliche
Entwicklung ist. Die Zukunft dieser

Entwicklung besteht darinnen, dass wir
in der ganzen Erde sehen den Körper

des Christus. Denn der Christus ist seit
jener Zeit in die Erde eingezogen, hat in

der Erde einen neuen Lichtmittelpunkt
geschaffen und durchdringt die Erde,

leuchtet in die Welt hinaus und ist ewig
in der Erdenaura verwoben. Sehen wir

daher die Erde heute ohne den Christus-
Geist, der ihr zugrunde liegt, so sehen

wir das Verwesende, das Verfaulende der
Erde, den sich zersetzenden Leichnam.

Sehen wir die Erde zerspaltet in noch so
kleine Partikel, so sehen wir, wenn wir
nicht den Christus verstehen, den sich
zersetzenden Erdenleichnam. Überall,
wo wir bloß Stoffe sehen, da sehen wir

Wir sind erst im Anfange derjenigen 
Entwicklung, welche die christliche 
Entwicklung ist. Die Zukunft dieser 
Entwicklung besteht darinnen, dass wir in 
der ganzen Erde sehen den Körper des 
Christus. Denn der Christus ist seit jener Zeit
{Golgatha} in die Erde eingezogen, hat in der 
Erde einen neuen {geistigen} Lichtmittelpunkt
geschaffen und durchdringt {geistig} die Erde, 
leuchtet {geistig} in die Welt hinaus und ist 
ewig in der Erdenaura verwoben. Sehen wir 
daher die Erde heute ohne den Christus-
Geist, der ihr zugrunde liegt : so sehen wir 
das Verwesende, das Verfaulende der Erde, 
den sich zersetzenden Leichnam. Sehen wir 
die Erde zerspaltet in noch so kleine 
Partikel : so sehen wir, wenn wir nicht den 
Christus verstehen, den sich zersetzenden 
Erdenleichnam. Überall, wo wir bloß Stoffe 
sehen, da sehen wir die Unwahrheit {Christus-

63



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

die Unwahrheit.  - Ferne}.  -

So finden Sie nicht die Wahrheit, wenn Sie
den Menschen der Erde studieren ; Sie 
studieren nur seinen sich zersetzenden 
Leichnam. Wenn Sie seinen Leichnam 
studieren, dann können sie 
konsequenterweise die Elemente der Erde 
nur so beurteilen, dass Sie sagen : «Die 
Erde besteht aus Stoffatomen» - 
gleichgültig, ob es räumlich ausgedehnte 
Atome oder Kraftmittelpunkte sind, es 
kommt darauf nicht an. Wenn wir Atome 
sehen, aus denen unsere Erde bestehen 
soll, dann sehen wir den Erdenleichnam, 
das, was sich fortwährend zersetzt und 
was einst nicht mehr sein wird, wenn die 
Erde nicht mehr sein wird. Und die Erde 
löst sich auf.  -

So finden Sie nicht die Wahrheit, wenn Sie 
den Menschen der Erde studieren ; Sie 
studieren nur seinen sich zersetzenden 
Leichnam. Wenn Sie seinen Leichnam 
studieren, dann können sie 
konsequenterweise die Elemente der Erde 
nur so beurteilen, dass Sie sagen : «Die 
Erde besteht aus Stoffatomen» - 
gleichgültig, ob es räumlich ausgedehnte 
Atome oder Kraftmittelpunkte sind : es 
kommt darauf nicht an. Wenn wir Atome 
sehen, aus denen unsere Erde bestehen soll, 
dann sehen wir den Erdenleichnam, {nämlich}

das, was sich fortwährend zersetzt und was 
einst {dereinst} nicht mehr sein wird, wenn 
die Erde nicht mehr sein wird. Und die Erde
löst sich auf.  -

Dann erst erkennen wir die Wahrheit, 
wenn wir in jedem Atom sehen einen Teil 
des Christus-Geistes, der seit jener Zeit 
darinnen ist. Aus was besteht denn die 
Erde, seitdem der Christus-Geist sie 
durchdrungen hat ? Bis ins Atom hinein 
besteht die Erde aus Leben, seit der 
Christus sie durchdrungen hat ! Jedes 
Atom hat nur dadurch einen Wert und 
kann nur dadurch erkannt werden, dass 
Sie in ihm sehen eine Hülle, die ein 
Geistiges umschließt. Und dieses Geistige 
ist ein Teil des Christus.  -

{Aber} dann erst erkennen wir die Wahrheit, 
wenn wir in jedem Atom sehen einen Teil 
des Christus-Geistes, der seit jener Zeit 
{Golgatha} darinnen ist. Aus was besteht 
denn die Erde, seitdem der Christus-Geist 
sie durchdrungen hat ? Bis ins Atom hinein 
besteht die Erde aus Leben, seit der 
Christus sie durchdrungen hat ! Jedes Atom
hat nur dadurch einen Wert und kann nur 
dadurch erkannt werden, dass Sie in ihm 
sehen eine Hülle, die ein Geistiges 
umschließt. Und dieses Geistige ist ein Teil 
des Christus.  -

Nehmen Sie jetzt irgendwas von der Erde.
Wann erkennen Sie es richtig ? Wenn Sie
sagen : «Das ist ein Teil des Christus !»

Was konnte der Christus sagen zu
denjenigen, die ihn erkennen mochten ?
Indem er ihnen das Brot brach, das aus
dem Korn der Erde kommt, konnte der
Christus sagen : «Dies ist mein Leib !»

Was konnte er ihnen sagen, indem er
ihnen den Rebensaft gab, der aus dem Saft

der Pflanzen kommt ? – «Dies ist mein
Blut !»  Weil er die Seele der Erde

geworden ist, konnte er zu dem, was fest
ist, sagen : «Dies ist mein Fleisch.» und

zu dem Pflanzensaft : «Dies ist mein

Nehmen Sie jetzt irgendwas von der Erde. 
Wann erkennen Sie es richtig ? Wenn Sie 
sagen : «Das ist ein Teil des Christus ! -»  
Was konnte der Christus sagen zu 
denjenigen, die ihn erkennen mochten ? 
Indem Er ihnen das Brot brach, das aus 
dem Korn der Erde kommt, konnte der 
Christus sagen : «Dies ist Mein Leib !»  
Was konnte Er ihnen sagen, indem Er ihnen
den Rebensaft gab, der aus dem Saft der 
Pflanzen kommt ? – «Dies ist Mein Blut !»  
Weil Er die Seele der Erde geworden ist, 
konnte Er zu dem, was fest ist, sagen : 
«Dies ist Mein Fleisch.» und zu dem 
Pflanzensaft : «Dies ist Mein Blut.», wie 

64 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

Blut.», wie Sie zu Ihrem Fleisch sagen :
«Dies ist mein Fleisch.», und zu Ihrem

Blut : «Dies ist mein Blut.». -

Sie zu Ihrem Fleisch sagen : «Dies ist mein 
Fleisch.», und zu Ihrem Blut : «Dies ist 
mein Blut.». -

Und diejenigen Menschen, welche
imstande sind, den richtigen Sinn dieser

Worte des Christus zu fassen, die machen
sich Gedankenbilder, die anziehen in dem

Brot und in dem Rebensaft den Leib und
das Blut Christi, die anziehen den
Christus-Geist darinnen. Und sie

vereinigen sich mit dem Christus-Geist.  -

Und diejenigen Menschen, welche imstande
sind, den richtigen Sinn dieser Worte des 
Christus zu fassen : die machen sich 
Gedankenbilder, die anziehen in dem Brot 
und in dem Rebensaft den Leib und das 
Blut Christi, die {nämlich} anziehen den 
Christus-Geist darinnen. Und sie 
vereinigen sich mit dem Christus-Geist.  -

So wird aus dem Symbolum des
Abendmahles eine Wirklichkeit. Ohne den

Gedanken, der an den Christus anknüpft
im menschlichen Herzen, kann keine

Anziehungskraft entwickelt werden zu dem
Christus-Geist beim Abendmahl. Aber

durch diese Gedankenform wird solche
Anziehungskraft entwickelt. Und so wird

für alle diejenigen, welche das äußere
Symbolum brauchen, um einen geistigen

Actus zu vollziehen, nämlich die
Vereinigung mit dem Christus, das

Abendmahl, der Weg sein ; der Weg bis
dahin, wo ihre innere Kraft so stark ist,
wo sie so erfüllt sind von dem Christus,

dass sie ohne die äußere physische
Vermittlung sich mit dem Christus

vereinigen können. Die Vorschule für die
mystische Vereinigung mit dem Christus

ist das Abendmahl - die Vorschule. So
müssen wir die Dinge verstehen. Und
ebenso wie sich alles entwickelt vom

Physischen zum Geistigen hinauf unter
dem christlichen Einfluss, so müssen sich
zuerst unter dem Christus-Einfluss heran

entwickeln die Dinge, die zuerst da waren
als eine Brücke : vom Physischen zum

Geistigen muss sich das Abendmahl
entwickeln, um hinzuführen zur wirklichen

Vereinigung mit Christus. –

So wird aus dem Symbolum des 
Abendmahles eine Wirklichkeit. Ohne den 
Gedanken, der an den Christus anknüpft im 
menschlichen Herzen, kann keine 
Anziehungskraft entwickelt werden zu dem 
Christus-Geist beim Abendmahl. Aber durch
diese {an den Christus-Geist beim Abendmahl 

anknüpfende} Gedankenform wird solche 
Anziehungskraft {zu dem Christus-Geist beim 

Abendmahl} {sicherlich} entwickelt. Und so wird
für alle diejenigen, welche das äußere 
Symbolum brauchen, um einen geistigen 
Actus zu vollziehen, nämlich die 
Vereinigung mit dem Christus, das 
Abendmahl, der Weg sein ; der Weg bis 
dahin, wo ihre innere Kraft so stark ist, 
{und} wo sie so erfüllt sind von dem 
Christus, dass sie ohne die äußere 
physische Vermittlung sich mit dem Christus
vereinigen können. Die Vorschule für die 
mystische Vereinigung mit dem Christus ist 
das Abendmahl - die Vorschule. So müssen 
wir die Dinge verstehen. Und ebenso wie 
sich alles entwickelt vom Physischen zum 
Geistigen hinauf unter dem christlichen 
Einfluss : so müssen sich zuerst unter dem 
Christus-Einfluss heran entwickeln die 
Dinge, die zuerst da waren als eine Brücke :
vom Physischen zum Geistigen muss sich 
das Abendmahl entwickeln, um hinzuführen 
zur wirklichen Vereinigung mit Christus. –

Über diese Dinge kann man nur in
Andeutungen sprechen, denn nur, wenn

sie aufgenommen werden in ihrer vollen
heiligen Würde, werden sie im richtigen

Sinn verstanden.  -

Über diese Dinge kann man nur in 
Andeutungen sprechen, denn nur, wenn sie 
aufgenommen werden in ihrer vollen 
heiligen Würde, werden sie im richtigen 
Sinn verstanden.  -

65



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Dass durch das Ereignis von Golgatha 
der Christus seit jener Zeit bei der Erde 
war, das zu erkennen war die Aufgabe 
für die Menschen. Sie sollten das immer 
mehr erkennen und in der Erkenntnis 
sich immer mehr davon durchdringen 
lassen.“

Dass durch das Ereignis von Golgatha der 
Christus seit jener Zeit bei der Erde war : 
das zu erkennen, war die Aufgabe für die 
Menschen. Sie sollten das immer mehr 
erkennen und in der Erkenntnis sich immer 
mehr davon durchdringen lassen.“

Na, war das so schwer, liebe Leserin, lieber Leser ?  Sie haben sich eben schon eingelesen.

Hatte nicht die Kapitelüberschrift die aktuelle Gegenwart versprochen ?  Und ?  -  Ja : Das Bemühen schon der 
heutigen Menschen um Spiritualität wird unsere Gegenwart und Zukunft formen.  Und dies erleben wir aktuell im
Beginn des 21. Jahrhunderts.  Durch unser persönliches Engagement.

„Wenn Sie sich also eine gewisse Zeit nach dem Ereignis von Golgatha vorstellen und sie 
vergleichen mit jener Zeit, da {als} das Ereignis von Golgatha geschah ; wenn Sie also einen 
zukünftigen Zustand der Menschheit vergleichen mit dem Zeitpunkt, als das Ereignis von 
Golgatha sich vollzog : dann können Sie sich sagen : ‚Damals, als der Christus-Einschlag kam :
war die Erde noch so, dass sie von sich selber aus nichts mehr einstrahlen konnte in die 
Ätherleiber der Menschen. Eine Zeitlang danach aber sind die Ätherleiber derjenigen 
Menschen, die eine Beziehung zu dem Christus-Impuls gefunden haben, durchstrahlt worden ; 
sie haben aufgenommen in sich, wenn sie den Christus verstanden haben, die strahlende Gewalt,
die seither in der Erde ist, {d.h.} die neue Leuchtkraft der Erde. Sie haben aufgenommen in den 
Ätherleibern das Christus-Licht ! In die Ätherleiber der Menschen fließt das Christus-Licht ein.  
-

Und jetzt, da seit jener Zeit 1 in den Ätherleibern der Menschen immer ein Teil ist des Christus-
Lichtes : was geschieht jetzt ? Was geschieht mit demjenigen Teil im Ätherleib des Menschen, 
der das Christus-Licht in sich aufgenommen hat ? Was geschieht mit ihm nach dem Tode ? Was 
ist es überhaupt, was da als Folge des Christus-Impulses in den Ätherleib des Menschen sich 
nach und nach einlebt ?  -

1 {zu Golgatha} 

Das ist etwas, was der Christus-Impuls gebracht hat, was der Christus-Impuls in den Ätherleib 
des Menschen hineingesenkt hat, {und} was seitdem da sein kann in dem Ätherleib des Menschen,
und was vorher nicht da war. Seit jener Zeit 1 ist in den Ätherleibern der Menschen die 
Möglichkeit gegeben, dass in ihnen gleichsam als eine Wirkung des Christus-Lichtes etwas 
Neues auftritt, etwas auftritt, was Leben atmet, {und} was unsterblich ist, {d.h.} was niemals dem 
Tode verfallen kann. Wenn es aber nicht dem Tode verfällt, so wird es, solange der Mensch auf 
der Erde noch dem Trugbild des Todes verfällt, gerettet sein vom Tode, {und dann} wird es den Tod
nicht mitmachen. Es gibt also seit jener Zeit 1 etwas im Ätherleibe des Menschen, was den Tod 
nicht mitmacht, {d.h.} was nicht verfällt den Sterbekräften der Erde. Und dieses Etwas, das den 
Tod nicht mitmacht, {und} was die Menschen sich nach und nach erobern durch den Einfluss des 
Christus-Impulses : das strömt nun zurück, das strömt hinaus in den Weltenraum, das bildet, je 
nachdem es stärker oder schwächer ist im Menschen, eine Kraft, die da hinausfließt in den 
Weltenraum. Und es wird diese Kraft eine Sphäre um die Erde bilden, die im Sonne-Werden ist. 
Eine Art von Geistes-Sphäre bildet sich um die Erde herum aus den lebendig gewordenen 
Ätherleibern. Ebenso wie das Christus-Licht von der Erde ausstrahlt, ebenso haben wir eine Art 
von Widerspiegelung des Christus-Lichts im Umkreis der Erde. Was hier widergespiegelt wird 
als Christus-Licht und was als Folge des Christus-Ereignisses eingetreten ist, ist das, was 
Christus den Heiligen Geist nennt. Ebenso wahr, wie die Erde ihr Sonne-Werden beginnt durch 

66 



F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart

das Ereignis von Golgatha, ebenso wahr ist es, dass von diesem Ereignis an die Erde auch 
beginnt, schöpferisch zu werden und um sich herum einen geistigen Ring zu bilden, der später 
wiederum zu einer Art Planet um die Erde wird {wie es die physischen Saturnringe zeigen}.“ (R.Steiner 
112:255 ff , XIII : 6.7.1909).

1 {zu Golgatha} 

Und was hat das mit unserer Gegenwart zu tun ?  -  Für Steiner war das vor mehr als hundert Jahren 
Zukunftsmusik, ermutigende Zukunftsmusik.  Yeshayahu [Jesaja] Ben-Aharon verschrieb sich der Aufgabe, den 
Sinn der Anthroposophie zu Anfang unseres 21. Jahrhunderts zu finden, zu erleben und mitzuteilen.  Er fand, dass 
das, was Steiner als Zukunft beschrieb, schon jetzt erarbeitet werden kann.  Wenn wir es tun wollen.  An das obige
Steinerzitat schließt er an :

„Dies ist der Grund, warum ich das neue geistige Sonnenwesen der Erde und ihren Ätherring 
’die Erde und den Himmel der irdisch-menschlichen Sonne‘ nannte. Aber wie ich schon sagte, 
kann seit dem Ende des letzten Jahrhunderts  - zum ersten Mal in der menschlichen Evolution, 
dank der neuen ätherischen Erscheinung des Christus -  diese Vergeistigung und Unsterblichkeit
des Ätherleibes, zunächst erst bei einigen wenigen Menschen, schon während unseres irdischen 
Lebens bewusst und wirksam werden. (…) Was früher nur nach dem Tod geschehen konnte, 
{nämlich} das Zusammenweben der unsterblichen ätherischen Teile im planetarischen Ätherring, 
kann während des irdischen Lebens bewusst stattfinden, wenn wir die in ‚Michaelisches Yoga‘ 
beschriebenen ätherischen Erkenntniskräfte entwickeln.“ (Ben-Aharon 'Menschendämmerung …', S. 
58 f).

Die alte ätherische Erscheinung des Christus fand kurz nach seiner Kreuzigung statt während der Zeit zwischen 
Seiner Auferstehung und Christi Himmelfahrt.  Seine neue ätherische Erscheinung wird möglich dadurch, dass 
mehr und mehr Menschen schon im hiesigen Leben bewusst durch eigenes geistiges Forschen in ihren Seelen 
heranreifen und mit den unsterblichen Teilen ihrer Ätherleiber einen ätherischen Ring um die Erde zu bilden, in 
den sich der Christus als Äthergestalt nach und nach einleben wird.  Die auf diesem Weg beschriebenen 
ätherischen Erkenntniskräfte legt Ben-Aharon in seinem Buch ‚Michaelisches Yoga: Sich selbst einen neuen 
Ätherleib und eine ätherische Individualität erschaffen‘ dar.  -  Eine Gegenwart, die Hoffnung spendet !

Weiterhin berührt besonders der Abschluss von Steiners ein Jahr früher gehaltenen Vorträgen zum Johannes-
Evangelium.  Unseres Erachtens beschränkt sich der Sinn nicht auf das Christentum und die Anthroposophie.  U. 
E. lässt er sich auf jegliche Gedanken beziehen, eingeschlossen Naturwissenschaften.

„Haben diese kurzen Vorträge in Ihnen das Gefühl hervorgerufen, dass das Johannes-
Evangelium nicht nur das enthält, was hier angesprochen ist, sondern dass es auch auf dem 
Umweg durch Worte die Kraft enthält, die die Seele selbst weiter bringt, dann ist das richtig 
verstanden worden, was eigentlich mit diesen Vorträgen gemeint ist. Denn mit diesen Vorträgen 
ist nicht nur gemeint etwas für den Verstand, für das intellektuelle Auffassungsvermögen ; 
sondern das, was durch das intellektuelle Auffassungsvermögen seinen Umweg nimmt, soll sich 
verdichten zu Gefühlen und Empfindungen, und die Gefühle und Empfindungen sollen ein 
Resultat sein aus den Einzelheiten, die vorgetragen worden sind. Wenn das in einem gewissen 
Sinne richtig verstanden wird : dann wird man auch verstehen, was es heißt, die 
anthroposophische Bewegung habe die Sendung, das Christentum zur Weisheit zu erheben, {d.h.} 
das Christentum auf dem Umwege durch die spirituelle Weisheit richtig zu verstehen. Man wird 
verstehen, dass das Christentum erst am Anfang seines Wirkens ist und seine wahre Mission erst 
dann erfüllen wird, wenn es in seiner wahren, das heißt geistigen Gestalt verstanden wird. Je 
mehr diese Vorträge in diesem Sinne aufgefasst werden, desto mehr sind sie begriffen in dem 
Sinne, wie sie gemeint waren.“ (R.Steiner 103:237 f , XII : 31.5.1908).

67



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Lassen wir zum Abschluss noch einmal R. Steiner zu Wort kommen :

„Was ist der Mensch ? Ein Symbolum des Geistes, denn er ist herausgeboren aus der geistigen 
Welt. Er ist eine Zusammensetzung geistiger Kräfte. Erkennt sich der Mensch recht, so erkennt 
er sich selbst als ein Symbolum für das in ihm liegende Ewige. (...) Der Mensch selbst ist ein 
Gleichnis für das unvergängliche Geistige im Vergänglichen.“ (R.Steiner 101:27 , I : 7.10.1907).

Wie können wir all das, was wir lernen zu einem geistigen Ziel, in unser praktisches Leben integrieren ?  -  Dazu 
das nächste Kapitel.

68 



F.8. Im praktischen Leben

F.8. Im praktischen Leben

... möchten wir das Vorherige anwenden.  Wie ?  Bisher haben wir viel von übersinnlichen Wahrnehmungen 
erfahren : dass wir sie von Menschheitsbeginn an unbewusst erlebt haben und dass wir uns diese Fähigkeit nun 
bewusst machen können aber noch keine Sprache für sie haben.  Wie können wir die uns umgebende Sinneswelt 
mit unserem Seelenblick in unser heutiges, hiesiges Leben integrieren ?

Die folgenden Steinerzitate sind allesamt entnommen aus (R.Steiner 134 . I. und II. Vortrag vom 27. und 28.12.1911).

Dass wir unser Leben entsprechend leiten können, zeigt der folgende Erlebnisbericht :

Als junger Goldschmied suchte ich eine finanzielle Möglichkeit, um meinen Wunsch nach Experimen-
ten im Schmuckbereich bezahlen zu können. Meine Wahl fiel auf Eheringe. Die werden immer benötigt 
und sind einfach herzustellen. Nach etwa 10 Jahren fiel mir allerdings auf, dass von den einigen hundert 
Eheringen etwa 10% wieder auf meinem Tisch gelandet waren zum Einschmelzen  –  die Ehen waren in 
die Brüche gegangen.

Und dann entdeckte ich Mokume-Gane. Ein höchst verwirrendes, aber wunderbares Metallgefüge 
aus 3 - 45 Lagen verschiedenartigster Metall-Legierungen, die bei hohem Druck und hoher Temperatur zu 
einem kompakten Gefüge fusioniert werden. Die so entstandenen Metallbarren werden anschließend wei-
testgehend geschmiedet, d.h. mit dem Hammer bis zum Endprodukt stundenlang bearbeitet, ‚geknetet‘ 
(siehe auch: http://mokume.ch/mokume_gane4.html).

Der Beginn dieser Arbeit mit Mokume-Gane war für mich vor allem Kopfarbeit. Aber irgendwann war 
der Punkt erreicht, wo ich mit all meinem Wissen, Können und meinem Ehrgeiz nicht mehr weiter kam. Ich
war rein technisch an die Arbeit herangegangen. Und ich hatte all meinen Frust, meinen Wunsch nach 
Perfektion mit meinem Hammer in diese wunderbaren Metalle eingeknetet und dabei die Einzigartigkeit 
dieser Metalle völlig aus dem Gesichtsfeld verloren. Dann erinnerte ich mich an alte balinesische Stein- 
und Elfenbein-Schnitzer und an Geschichten über alte japanische Schmiedemeister. Sie hatten Ehrfurcht 
vor ihrem Material, das sie bearbeiteten. Sie begannen ihre Arbeiten immer mit einem Gebet, einem klei-
nen Opfer und stimmten sich so positiv auf ihre Arbeit ein. Und mir wurde mit Schrecken bewusst, dass 
ich ohne mentale Vorbereitung auf diese herrlichen Metalle los gegangen bin, ihnen mit dem Hammer all 
meine nicht reflektierten Gefühle eingeschmiedet hatte. Und ich erinnerte mich an meinen Drechsel-
holz-Lehrer: „Halte immer mal wieder ein, betrachte das Holz, was will es Dir sagen. Und dann arbeite 
weiter bis zum nächsten Stopp“.

Ich begann, die Hammerschläge ehrfürchtig, bewusst und mit Konzentration auf das Metallgefüge zu
führen, immer wieder inne zu halten, zu staunen, was sich abzeichnete. Immer mehr wurde Schmieden zu
einer Art Meditation, mein Hammer wurde geführt ohne äußeren Zwang. Die Arbeit machte immer mehr 
Spaß und die Resultate wurden mehr und mehr fehlerfrei. Ganz nebenbei kam kein einziger Ehering wie-
der zurück auf meinen Arbeitstisch zum Einschmelzen! Und ich als Mensch lernte los zu lassen, zu stau-
nen, gelassener zu werden. Und das alles verdanke ich diesen wunderbaren Mokume-Gane Metallen. 
{HRS}.

Ein wichtiger Schritt muss vorweg kommen.  Schon er wird wohl Jahrzehnte des Übens beanspru-
chen.  Nämlich auf das Urteilen zu verzichten.  Im alltäglichen Leben müssen wir urteilen, um das sensori-
sche und das soziale Leben zu bewältigen.  Aber wenn es um Selbsterkenntnis und persönliche Reifung 
geht, würde jegliches Beurteilen in die Irre führen.  Diese beiden Arten, das Leben zu führen  - mit oder 
ohne Urteilen - , mögen klar unterschieden werden, und der Übende wird fühlen, wie er immer wieder fehl
gehen kann.  Denn es erleichtert scheinbar das Selbstgefühl, wenn ich jemanden gefunden habe, der für 
meine eigenen Fehler verantwortlich sein soll.  Dinge nämlich, die uns nicht zuinnerst wichtig sind, wer-
den uns am Anderen nicht beeindrucken können.  Dagegen können uns bestimmte Themen beim Anderen
im positiven oder negativen Sinn in Versuchung führen zu urteilen  -  ganz in dem uns eigenen positiven 
oder negativen Sinn.  Als wollten wir den Anderen, indem wir ihn beurteilen, uns gemäßer formen.  Was 
natürlich im sozialen Leben immer scheitern muss.

69



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Das Teuflische am Urteilen ist, dass es sich uns gern als unausweichliche Selbstverständlichkeit prä-
sentiert und mit unserem eigenen Fühlen, Denken oder Wollen scheinbar nichts zu tun habe.  Diesen Zug 
haben wir im Teil 1 , Kapitel  B.3 , Unterabschnitt «Luzifer und Ahriman» als ein zentrales Charakteristikum 
Ahrimans kennengelernt.  Uns begegnet er zumeist, wenn wir denken : 'Du bist ...' oder 'Du tust ja 
immer ...'.  Die Falle besteht darin, dass uns unser Gedanke von uns selbst ablenkt, wo doch nur ein  'Ich 
bin ...'  oder ein  'Ich tu ja immer ...'  uns einem gemeinsamen Frieden näher bringen kann.

Nur eine Selbstcharakterisierung wie 'Ich bin ...'  kann uns dahin führen, dass wir uns über unsere ei-
genen Motive Gedanken machen, z. B. was man selbst hätte beitragen können, den gegenwärtigen Streit 
zu mindern oder gar zu vermeiden.  Das Gegenteil dagegen,  'Du bist ja ...',  führt uns zu einer selbstge-
fälligen Befriedigung, die leider jedes Mal nur kurz anhält und ständig neue Nahrung braucht.  Ganz abge-
sehen davon, dass solch ein Egoismus immer weiter in den Krieg miteinander hinein führt.

Oh nein, es geht hier keineswegs nur um Taten, nicht einmal um Worte !  "Ich hab' ja nichts 
gesagt !", gilt hier nicht.  Denn wir sprechen hier von der Seele.  Gedanken wiegen hier so schwer wie 
Worte und sind  - auch wenn unbewusst -  gerade bei vertrauten Menschen ebenso wirksam.  Gerade das 
macht es ja so schwer, nicht zu urteilen : Um einen Gedanken zurück zu nehmen, muss man ihn schon ge-
dacht haben.  Ja, wir werden lange, lange üben müssen.

Weil schon dieser wichtige vorausgesetzte Schritt, nicht zu urteilen, Jahrzehnte des Übens beansprucht, kann man 
ersehen, dass die weiteren Schritte eine Reihe von reinkarnierten Leben einnehmen werden, gerade weil sich 
viele, viele wechselvolle Rückfälle ereignen werden, Versuchungen, Anfechtungen, Selbsttäuschungen, 
Rechtfertigungen vor sich selber, Hingabe an die scheinbar leichteren Ziele Luzifers und Ahrimans.  Gerade 
deshalb sollte man die nächsten Schritte recht bald in Aussicht nehmen.

Eines muss jedoch noch geklärt werden.  Die folgenden Stufen werden kaum endgültig abgeschlos-
sen.  Jedes Staunen zum Beispiel kann über Jahre mit zunehmender Überzeugungskraft wie neu erlebt 
werden.  Die Spirale auf unserem Titelbild zeigt sehr schön, wie entsprechende Stadien immer wieder auf 
größerer Höhe durchlaufen werden können und immer wieder etwas Neues dazu kommen kann.  Oft aber 
werden wir meinen, wir hätten uns nicht weiter bewegt und würden das gleiche Problem immer wieder 
auf gleiche Art im Herzen bewegen.  Oft geschieht das dann, wenn wir die Lösung nur logisch gefunden 
haben und uns etwas Inneres davon abhält, den Punkt wirklich im Herzen zu überwinden.  Auch die Reife  
- weiter unten -  wird kaum endgültig erreicht.  Zum Beispiel kann man sich über die Zahnpasta des Part-
ners weiterhin so schön ärgern, auch wenn man glaubt, eingesehen zu haben, was das doch für eine Lap-
palie ist.  So ist es oft schwer, auch mit scheinbar unwichtigen Dingen zurecht zu kommen.

So fahren wir hier fort mit dem ersten Schritt zu einer über viele Leben reifenden Lebensweise auf übersinnliche 
Wahrnehmungen zu.

Der erste Schritt auf dem nicht urteilenden Weg ist das Staunen über alles auf dieser Welt.  Mindestens dies haben
wir schon als Kinder begonnen.  Ohne über rationale Begründungen oder Rechtfertigungen nachzudenken, 
können wir wieder  - und jetzt bewusst -  lernen, über das zu staunen, was um uns und mit uns und durch uns 
geschieht.

„Alles menschliche Nachforschen muss ausgehen von dem Staunen. (...) Wenn ein Mensch, 
gleichgültig, wie sonst die Verhältnisse sind, durch welche er zum menschlichen Forschen und 
Sinnen kommt, von dem Staunen ausgeht, also nicht von irgendetwas anderem, sondern vom 
Staunen über die Weltentatsachen : dann ist das so, wie wenn man ein Samenkorn in die Erde 
steckt und eine Pflanze daraus emporwächst. Denn alles Wissen muss in gewisser Weise zum 
Samenkorn das Staunen haben.  -

(...) Und es kann einer ein noch so scharfsinniger Denker sein ; er kann schon, man möchte 
sagen, an einer gewissen Überschwänglichkeit des Scharfsinns leiden : wenn er niemals 
durchgegangen ist durch das Studium des Staunens  -  es wird nichts draus ; es wird 
scharfsinnige, kluge Verkettung von Ideen und nichts, was nicht richtig wäre, aber das Richtige 
braucht nicht auf die Wirklichkeit zu gehen. Es ist eben durchaus notwendig, dass, bevor wir zu 

70 



F.8. Im praktischen Leben

denken beginnen, bevor wir überhaupt unser Denken in Bewegung setzen, wir durchgemacht 
haben den Zustand des Staunens. Und ein Denken, das sich ohne den Zustand des Staunens in 
Bewegung setzt : das bleibt im Grunde genommen doch ein bloßes Gedankenspiel.“ (R.Steiner 
134:20 f , I : 27.12.1911).

Der eine oder andere Naturwissenschaftler wird vielleicht sein Staunen nicht bemerken : Er wird vielleicht 
neugierig werden, etwas in einem Buch nachschlagen wollen, oder überlegen, wie er das gerade Gelesene 
nächstens den Kollegen beibringt.  Das Motiv dahinter wird immer das sein, was Steiner hier zum Staunen zählt.  
Neugierde kann einen dazu bringen, dass das neu Erkannte einen staunen lässt.

Im praktischen Leben kann man in jeder Lebenssituation staunen, jedwedem Partner gegenüber, jedwedem 
Menschen, jedwedem Lebewesen, jedwedem Ding, jedwedem Geist, jedwedem Vorkommnis.  In der Messe 
entspricht das Staunen der Verkündigung des Evangeliums.

Wir werden dann wohl auch darüber staunen, welche Kräfte das so für uns eingerichtet haben.  Wir werden deren 
Absichten und Stärke zu verehren lernen und ehrfürchtig werden.  Daran können wir uns wohl ebenfalls aus 
unserer Kindheit erinnern, doch damals verehrten wir die uns anleitenden Erwachsenen.  Jetzt können wir auch als
Erwachsene dieses fühlende Denken wieder aufblühen lassen.  Aber nicht mehr an Personen.  Sondern als 
„verehrende Hingabe an die Welt des Wirklichen“ (R.Steiner 134:28 , II : 28.12.1911).  Wir mögen dahin reifen.

Wobei meines {KvP} Erachtens das Reifen bedeutet, dass wir uns für den langfristigen Weg zum 
geistigen Leben hin entscheiden über viele Passagen durch postmortale Selbstbefragung und Selbster-
kenntnis im Kamaloka und viele Reinkarnationen.  Denn kürzerfristige Wunscherfüllungen führen immer 
zum Verharren : entweder in der hiesigen Welt zugunsten Ahrimans oder in einer Traumwelt zugunsten Lu-
zifers.

Zurück zu Steiner :

„Wohlgemerkt, ich betone das auch hier: ich will nicht sagen, dass der Mensch gedankenlos 
werden soll und dass das Denken schädlich ist. Denn das ist eine weitverbreitete Anschauung 
auch in theosophischen Kreisen : man hält das Denken geradezu für schlimm und schädlich, 
weil man sagt, der Mensch muss vom Staunen ausgehen. Aber er braucht nicht  - wenn er ein 
bisschen angefangen hat zu denken und aufzählen kann die 7 Prinzipien 1 des Menschen usw. -  
wiederum mit dem Denken aufzuhören, sondern das Denken  muss bleiben.

1 {Wesensglieder} 

Es muss aber nach dem Staunen ein anderer Seelenzustand kommen, und das ist der, den wir am 
besten bezeichnen können mit der Verehrung für das, an was das Denken herantritt. Nach dem 
Zustand des Staunens muss der Zustand der Verehrung, der Ehrfurcht kommen. Niemals darf das
Denken sozusagen auf eigenen leichten Füßen dahintänzeln in der Welt. Es muss wurzeln, wenn 
es über den Zustand des Staunens hinweggekommen ist, in der Empfindung, in dem Gefühl der 
Verehrung der Weltengründe.  -

(...) Denn wenn Sie jemandem, der heute im Laboratorium vor seinen Retorten steht und Stoffe 
analysiert und durch Synthesen wiederum Verbindungen aufbaut, sagen : 'Du kannst zwar 
hübsch zerlegen und hübsch zusammensetzen, aber was du tust, sind bloß Tatsachen. Du gehst 
pietätlos, ohne Verehrung entgegenzubringen den Tatsachen der Welt, an diese heran. Du 
solltest eigentlich mit derselben Pietät und ehrfurchtsvollen Verehrung dem, was in deinen 
Retorten vorgeht, gegenüberstehen, wie ein Priester am Altar steht.' - (...)

Zu recht wird er dann befürchten :

- Man wird mehr oder weniger närrisch erscheinen gegenüber den heutigen 1 Wissenschaftlern 
² , wenn man davon spricht, dass das Forschen und namentlich das Denken über die Dinge 
niemals sich emanzipieren darf von dem, was Verehrung genannt werden muss, {und} dass man 

71



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

keinen Schritt im Denken machen darf, ohne dass man durchdrungen ist von dem Gefühl der 
Verehrung für das, was man erforscht. Das ist das Zweite.  -“ (R.Steiner 134:22 f , I : 27.12.1911).

 1 {1911} , ² {Naturwissenschaftlern}

Im praktischen Leben wird man, wenn man zu staunen gelernt hat, den Partner oder jedweden Menschen, 
jedwedes Lebewesen, jedwedes Ding, jedweden Geist, jedwedes Vorkommnis verehren wollen.  Im 
anthroposophischen Gottesdienst entspricht das Verehren der 'Opferung', dem hingebungsvollen Zurückstellen 
eigener Interessen zugunsten höherer Werte.

Im nächsten Schritt werden wir uns im Einklang mit diesen Kräften wissen, mit Kräften, die die ganze Welt 
durchdringen.  Und mit allem, was in der Welt erscheint.

R. Steiner erklärt an einem kleinen Beispiel, dass das richtige Denken nicht immer zum Wirklichen führen muss :

Es war einmal in einem Dorfe ein kleiner Knabe, der wurde von seinen Eltern immer geschickt, beim Bäcker 
Semmel zu holen. Er bekam immer 10 Kreuzer und brachte dafür 6 Semmeln mit. Eine Semmel kostete damals 2 
Kreuzer. Der kleine Junge war kein großer Rechner, daher fiel ihm der Fehler nicht auf. Sein größerer Bruder aber
rechnete nach: Eine Semmel kostet 2 Kreuzer, also bekommt man für 10 Kreuzer 5 Semmeln. Der kleine Bruder 
bringt aber jedes mal 6 Semmeln mit. Entweder irrt sich der Bäcker oder aber der kleine Bruder stibitzt jedes mal 
eine Semmel dazu. Die Lösung  - die der größere Bruder nicht kannte - : An jenem Ort war es Sitte, dass man auf 
5 Semmeln immer eine zusätzlich dazu bekam.

Der falsche Verdacht wäre dem größeren Bruder nicht unterlaufen, wenn er sich in Einklang mit den Realitäten 
begeben hätte.

„Denn die dritte Stufe muss sich in unserem Seelenzustand einstellen, wenn wir Staunen und 
Verehrung genügend durchgemacht haben, und diese Stufe ist diese, die man bezeichnen könnte 
als : sich in weisheitsvollem Einklange fühlen mit den Weltgesetzen. Ja, sehen Sie, dieses Sich-
im-weisheitsvollen-Einklang-Fühlen mit den Weltgesetzen : das kriegt man überhaupt auf keine 
andere Weise zustande, als wenn man in einer gewissen Beziehung die Wertlosigkeit des bloßen 
Denkens schon eingesehen hat, {und} wenn man sich immer wieder und wieder gesagt hat : 
Derjenige, der nur auf die Richtigkeit des Denkens baut  - ob er nun begründet oder widerlegt, 
darauf kommt es nicht an -, der ist eigentlich in demselben Falle wie unser kleiner Knabe, der 
die Semmelzahl in richtiger Weise berechnet hat. (…) Er hätte gefunden, dass man aus sich 
heraus muss in die Außenwelt und dass das richtige Denken {allein} nichts ausmacht dazu, ob 
etwas wirklich ist.  -“ (R.Steiner 134:23 f , I : 27.12.1911).

„Diese Ursünde 1 der Menschheit ² : die begeht man heute noch immer ; denn wenn man sie 
nicht begehen würde : so würde man weniger darauf bedacht sein, wie man rasch das oder jenes
als Wahrheit sich aneignen kann ; sondern man würde darauf bedacht sein, wie man reif werden 
kann, um gewisse Wahrheiten erst zu begreifen.  -

1 {Erbsünde} , ² {nämlich Unterscheidung von Gut und Böse, Erwerbung von Erkenntnis, Essen vom Baum der Erkenntnis} 

(...) Eigentlich begehen die Menschen immer noch die Erbsünde, indem sie glauben, auf jeder 
Stufe alles begreifen zu können, und nichts darauf geben, dass man erst etwas durchmachen 
muss, um dieses oder jenes zu begreifen, {und} dass man ein inneres Getragensein haben muss 
von dem Bewusstsein, {und} dass man eigentlich mit all seinen strengen Urteilen gar nichts 
erreichen kann in der Wirklichkeit.  -

Das gehört zum dritten Zustand, den wir zu schildern haben.

Gibt es keine Irrtümer ?

72 



F.8. Im praktischen Leben

Wenn man sich noch so anstrengt im Urteilen  -  Irrtum kann immer unterlaufen im Urteil.

Wie kann man denn Irrtümer möglichst vermeiden ?  -  Nicht auf Scharfsinn kommt es an.  Sich öffnen dem 
Einklang mit den Weltgesetzen kann man nur durch Reife.

Ein richtiges Urteil kann sich nur ergeben, wenn wir einen gewissen Reifezustand erlangt haben,
{d.h.} wenn wir gewartet haben, bis das Urteil uns zuspringt. Nicht wenn wir uns Mühe geben, 
das Urteil zu finden, sondern wenn wir uns Mühe geben, uns reif zu machen, dass das Urteil an 
uns herankommt : dann hat das Urteil etwas mit der Wirklichkeit zu tun. Derjenige, der sich 
noch so furchtbar anstrengt, ein richtiges Urteil zu fällen : der kann nie darauf bauen, dass er 
durch diese innere Anstrengung zu einem irgendwie maßgeblichen Urteil kommt. Der allein 
kann hoffen, zu einem richtigen Urteil zu kommen, der alle Sorgfalt darauf verwendet, immer 
reifer und reifer zu werden, {und} sozusagen die richtigen Urteile zu erwarten von den 
Offenbarungen, die ihm zuströmen, weil er reif geworden ist.“ (R.Steiner 134:24 ff , I : 27.12.1911).

Müssen wir immer gleicher Meinung sein ?  -  Nein, aber Meinungsunterschiede werden nebensächlich.

„Dass der eine ein anderes Urteil hat als der andere : das werden Sie auf dieser dritten Stufe 
nicht als etwas Maßgebendes betrachten. Das besagt gar nichts ; da steht man nur gleichsam 
auf der Spitze seines eigenen Urteils. Da hält der, der weise geworden ist, immer mit seinem 
Urteil zurück ; und um sich nicht in irgendeiner Weise zu engagieren 1 , hält er sogar dann 
zurück, wenn er das Bewusstsein hat, dass er recht haben könnte ; wie experimentell, wie 
probeweise hält er zurück. (…)

1 {sondern um offen zu bleiben} 

Es ist interessant, dass man niemals verstehen wird die Art und Weise, wie zum Beispiel Goethe 
seine Naturwissenschaft getrieben hat, wenn man nicht diesen Begriff von Weisheit hat : dass die
Dinge selbst urteilen sollen. Daher hat Goethe auch den interessanten Ausspruch getan - Sie 
finden ihn in meiner Einleitung zu Goethes naturwissenschaftlichen Werken {R.Steiner 1: Kap. XVIII}

{«Das Höchste wäre : zu begreifen, dass alles Faktische schon Theorie ist. (...) Man suche nur nichts hinter den 
Phänomenen ; sie selbst sind die Lehre.»  Goethe : 'Wilhelm Meisters Wanderjahre' , II : 1829 . Kap. 11 .}

Man solle eigentlich niemals Urteile oder Hypothesen machen über die äußeren Erscheinungen, 
sondern die Erscheinungen sind die Theorien ; sie selber sprechen ihre Ideen aus, wenn man 
sich reif gemacht hat, sie in der richtigen Weise auf sich wirken zu lassen. Nicht darauf kommt es
an, dass man sozusagen sich dahinter setzt und auspresst aus seiner Seele, was man für richtig 
hält ; sondern darauf, dass man sich reif macht und sich zuspringen lässt das Urteil aus den 
Tatsachen selber. So stehen muss man zum Denken, dass man das Denken nicht zum Richter 
über die Dinge macht, sondern zum Instrument für das Aussprechen der Dinge. Das heißt : sich 
in Einklang mit den Dingen setzen.  -

Im praktischen Leben werden wir, wenn wir spüren, wie wir jemanden oder etwas verehren, uns im Einklang mit 
demjenigen fühlen.  Dies entspricht im anthroposophischen Gottesdienst der 'Wandlung' : Wir merken, wir haben 
uns verändert und gestehen uns das in unserem Denken und Fühlen ein.

Und dem Denken und Fühlen folgt im praktischen Leben das denkende und fühlende Tun.  Das heißt, wir werden 
uns im 4. Schritt geduldig den Absichten dieser anleitenden Kräfte ergeben, anheim stellen wollen.

Wenn wir diesen dritten Zustand durchgemacht haben : dann darf das Denken sich noch immer 
nicht auf eigene Füße stellen wollen ; dann kommt erst der gewissermaßen höchste 
Seelenzustand, den man erreichen muss, wenn man zur Wahrheit kommen will. Und das ist der 
Zustand, den man gut mit dem Worte Ergebenheit bezeichnen kann. Staunen, Verehrung, 

73



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

weisheitsvoller Einklang mit den Welterscheinungen, Ergebung in den Weltenlauf : das sind die 
Stufen, die wir durchzumachen haben und die immer parallel gehen müssen dem Denken ; die 
niemals das Denken verlassen dürfen  -  sonst kommt das Denken zum bloß Richtigen, nicht zum 
Wahrhaftigen.“ (R.Steiner 134:26 f , I : 27.12.1911).

„Nun, diese Ergebung, sie ist eigentlich nur dadurch zu erringen, dass man in ganz energischer 
Weise versucht, sich das Unmaßgebliche des bloßen Denkens immer wieder und wiederum vor 
Augen zu führen, und dass man sich ferner bemüht, eine Stimmung immer reger und energischer 
zu machen, die uns unaufhörlich sagt: Du sollst gar nicht von deinem Denken erwarten, dass es 
dir Erkenntnis des Wahren geben kann, sondern du solltest von deinem Denken zunächst bloß 
erwarten, das es Dich erzieht.“ (R.Steiner 134:28 , II : 28.12.1911).

„Es ist schwierig, sich ganz klarzumachen, welcher Unterschied zwischen Urteilen und Sich-
unterrichten-lassen besteht ; aber wenn man dieses erfasst hat und dann das Urteilen nur 
verwendet für die Zwecke des praktischen Lebens, und das Sich-unterrichten-lassen von den 
Dingen verwendet, um an die Wirklichkeit heranzukommen : dann gelangt man allmählich in die
Stimmung hinein, die uns sagt, was Ergebung ist. Ergebung ist eben jene Seelenverfassung, die 
nicht von sich aus die Wahrheit erforschen will, sondern die alle Wahrheit von der Offenbarung 
erwartet, die 1 aus den Dingen strömt, und die ² warten kann, bis sie reif ist, diese oder jene 
Offenbarung zu empfangen. Das Urteil will auf jeder Stufe zu der Wahrheit kommen.

1 {Offenbarung} , ² {Seelenverfassung} 

Um diese 4 Schritte einen nach dm anderen durchzuführen, sind wir gefordert, uns selbst erziehen zu wollen.

Die Ergebung, die arbeitet nicht, um in diese oder jene Wahrheiten mit Gewalt einzudringen, 
sondern sie arbeitet an sich, an der Selbsterziehung, und wartet ruhig ab, bis auf einer 
bestimmten Stufe der Reife die Wahrheit durch die Offenbarungen aus den Dingen einströmt, uns
ganz durchdringend. Arbeiten mit Geduld, die in weiser Selbsterziehung uns weiter und weiter 
bringen will  -  das ist die Stimme der Ergebung.  -“ (R.Steiner 134:33 f , II : 28.12.1911).

In der Messe äußert sich schließlich solches Tun in der 'Kommunion'.

Haben wir uns zu geduldiger Ergebung gegenüber der Sinneswelt erzogen, so erscheint sie uns in völlig neuem 
Zusammenhang.  Wir entdecken in ihr einen Willen.  Der strahlt von ihr aus und durchflutet alles.  Es ist kein 
zwingender Wille.  Er überzeugt dadurch, dass er uns beeindruckt.  Es ist ein Unterschied wie zwischen einem 
autoritären Menschen und einem, der Autorität hat : ein anleitender Wille {HRS}.

„Dann verändert sich das, was Sinneswelt ist ; dann wird diese Sinneswelt zu etwas völlig 
Neuem. Das ist wichtig, dass wir an dieses Neue herankommen, wenn wir überhaupt das Wesen 
der Sinneswelt erkennen wollen.  -

(...) Es gibt keine Farbe, keinen Ton, die nichts sagen, sondern alles sagt etwas und alles sagt 
etwas so, dass der Mensch die Notwendigkeit fühlt, mit innerer Regsamkeit auf das Gesagte zu 
antworten  -  nicht mit einem Urteil zu antworten, sondern mit innerer Regsamkeit. Kurz, der 
Mensch kommt darauf, dass sich die ganze Sinneswelt für ihn entpuppt als etwas, was er nicht 
anders bezeichnen kann denn als Willen. Alles ist strömender, waltender Wille insofern wir der 
Sinneswelt entgegentreten {uns mit der Sinneswelt beschäftigen}. Das bitte ich Sie, sehr wohl zu fassen, 
dass derjenige, der in einem höheren Grade die Ergebung sich angeeignet hat, überall in der 
Sinneswelt waltenden Willen entdeckt.

Leichter wird es uns fallen, dem in unserer Umgebung vorhandenen Willen nachzuspüren, wenn wir sie und all 
unsere Erde als Lebewesen empfunden und zu lieben gelernt haben.  Dann stellt sich der Holztisch vor mir nicht 

74 



F.8. Im praktischen Leben

nur aus eigenem Willen für mich zur Verfügung.  Sondern er lässt mich auch seinen gesamten Werdegang 
erspüren : vom Samenkorn über den Baum zum Schreiner, zum Tisch, zu Brennholz und schließlich zu Asche.  
Asche wird dann wieder zu Dünger für den Samen : ein neuer Kreislauf {HRS}.

(...) Er 1 ist immer durch einen Willen, den er in allem empfindet, in allem fühlt, mit der ganzen 
Welt verbunden. Dadurch naht er sich dem Wirklichen, dass er verbunden ist durch den Willen 
mit allem, was Sinneswelt ist. Und so wird das, was Sinneswelt ist, wie zu einem Meer von in der
mannigfaltigsten Weise differenziertem Willen.“ (R.Steiner 134:35 f , II : 28.12.1911).

1 {ein Mensch, der auch nur bis zu einem gewissen Grade diese Ergebung in sich ausgebildet hat,} 

Die Sinneswelt führt den miterlebenden Beobachter zu einem Willen der Welt.  Dieser Wille ist so mannigfaltig 
wie die Wellen im Meer, und doch eint die Wellen, dass sie zu dem einen Meer gehören.  Ebenso in uns die 
Sinneseindrücke : So mannigfaltig sie auch sind, so eint sie doch, dass sie zu der einen Sinneswelt gehören.

„Derjenige Mensch, der zunächst in der alltäglichen Weise dieser Sinneswelt gegenübersteht, 
der lässt diese auf sich wirken und urteilt. Der ergebene Mensch, der lässt die Sinneswelt 
zunächst auf die Sinne wirken. Dann aber fühlt er, wie von den Dingen waltender Wille zu ihm 
über strömt, {und} wie er gleichsam schwimmt mit den Dingen in einem gemeinschaftlichen Meer
von waltendem Willen. Wenn der Mensch diesen waltenden Willen den Dingen gegenüber fühlt : 
dann treibt ihn sozusagen seine Entwicklung wie von selbst zu einer nächsthöheren Stufe. Dann 
lernt er nämlich  - weil er ja durchgemacht hat bis zu dieser Ergebung {Stufe 4} hin die Vorstufen,
die wir genannt haben das Sich-in-Einklang-Fühlen mit der Weltenweisheit {Stufe 3} , die 
Verehrung {Stufe 2} , {und} das Staunen {Stufe 1}  -  dann lernt er durch das Hineinwirken dieser 
Zustände, in dem zuletzt erlangten Zustand der Ergebung die Möglichkeit, nun auch mit seinem 
Ätherleib, mit dem, was als Ätherleib hinter dem physischen Leib steht, mit den Dingen 
gleichsam zusammenzuwachsen.

Hierzu wieder ein Erlebnis : Schwimmen im Meer.  Wir können in Panik geraten, kämpfen dann um unser Leben  
-  und werden wohl gegen das Meer verlieren.  Wir können aber auch mit den Wellen schwimmen, uns führen 
lassen, ihre Kraft erleben, uns ihrer Kraft ergeben  -  und können den Willen der Wellen, den Willen des Meeres 
spüren.  Es ist wie eine Umarmung, ein Sich-geborgen-Fühlen, allerdings ein gefährliches Sich-geborgen Fühlen 
{HRS}.

So weit hat uns unser Seelenblick gebracht : Die Welt der Sinne wächst mit unserem physischen Leib zusammen.  
Aber nicht nur mit ihm sondern auch mit unserem Lebensleib, der ja bis zu unserem Tod untrennbar verbunden ist
mit unserem physischen Leib.  So wächst auch unser Lebensleib / Ätherleib mit der Welt der Sinne zusammen ...

In dem waltenden Willen wächst der Mensch zunächst mit seinen Sinnesorganen, das heißt mit 
dem physischen Leib, mit den Dingen zusammen. Wenn wir die Dinge sehen, hören, riechen 
usw., dann wirkt das so, dass wir als ergebene Menschen den waltenden Willen wie durch unser 
Auge, {oder} durch unser Ohr in uns einströmen lassen, {und} uns selber in der Korrespondenz 
mit den Dingen fühlen. Aber hinter dem physischen Auge ist der Ätherleib des Auges und hinter 
dem Ohr der Ätherleib des Ohres. Wir sind ganz durchdrungen von unserem Ätherleib. So kann 
geradeso, wie der physische Leib durch den waltenden Willen zusammenwächst mit den Dingen 
der Sinneswelt, auch der Ätherleib mit den Dingen zusammenwachsen.

Aber indem der Ätherleib mit den Dingen zusammenwächst, kommt über den Menschen eine 
ganz neue Art der Anschauung. Die Welt ist dann in einem viel erheblicheren Maß verändert, als
sie verändert ist dadurch, dass wir von dem Sinnesschein vordringen zum waltenden Willen. Da 
kommen wir dazu, wenn wir mit unserem Ätherleib sozusagen zusammenwachsen mit den 
Dingen, dass die Dinge in der Welt, wie sie dastehen, auf uns einen Eindruck machen, so dass 
wir sie in unseren Vorstellungen, in unseren Begriffen nicht so lassen können, wie sie sind, 
sondern sie verändern sich {für} uns, indem wir mit ihnen in Beziehungen treten.  -

75



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

... und wir empfinden in uns selbst alles um uns herum : wie es entsteht, und zugleich, wie es vergeht.

Nehmen Sie einmal einen solchen Menschen, der durch die Seelenverfassung der Ergebung 
gegangen ist. Er schaut sich, sagen wir ein grünes, vollsaftiges Pflanzenblatt an, und er wendet 
nun den Seelenblick auf dieses Blatt. Dann kann er es nun nicht so lassen, dieses grüne, 
vollsaftige Pflanzenblatt, sondern er fühlt im Moment, wo er es anschaut, dass es über sich 
selbst hinauswächst. Er fühlt, dass dieses grüne, vollsaftige Pflanzenblatt die Möglichkeit in sich
hat, etwas ganz anderes zu werden. Wenn Sie das grüne Pflanzenblatt nehmen, so wissen Sie, 
dass, wenn es nach und nach in die Höhe wächst, daraus das farbige Blumenblatt wird. Die 
ganze Pflanze ist 1 eigentlich ein verwandeltes Blatt. Das können Sie schon aus Goethes 
Naturforschung sich vor die Seele führen. Kurz, derjenige, der also ein Blatt ² ansieht : der sieht 
im Blatt, dass es noch nicht fertig ist,{und} dass es über sich hinaus will, und er sieht mehr, als 
das grüne Blatt ihm gibt. Er wird durch das grüne Blatt so berührt, dass er in sich selber etwas 
wie sprossendes Leben empfindet. So wächst er mit dem grünen Pflanzenblatt zusammen und 
empfindet sprossendes Leben. Nehmen wir aber an, er sieht eine dürre Baumrinde an : dann 
kann er nicht anders mit der dürren Baumrinde zusammenwachsen als dadurch, dass ihn 
überkommt wie Todesstimmung. Er sieht weniger in der dürren Baumrinde, als sie in 
Wirklichkeit darstellt. Derjenige, der nur dem Sinnenschein nach die Rinde ansieht, der kann sie
bewundern, sie kann ihm gefallen ; jedenfalls sieht er nicht das Zusammenschrumpfende, {d.h.} 
das in der Seele gleichsam Sprießende, ³ das die Seele wie mit Todesgedanken Erfüllende der 
abgestorbenen Baumrinde gegenüber.  –

1 {in dieser Meditation} , ² {in Ergebung} , ³ {nämlich} 

Es gibt kein Ding in der Welt, dem gegenüber bei einem solchen Zusammenwachsen des 
Ätherleibes mit den Dingen nicht entstehen würden überall Gefühle des Wachsens, des Werdens, 
des Sprossens, oder aber Gefühle des Vergehens, der Verwesung. So schaut man in die Dinge 
hinein.“ (R.Steiner 134:37 f , II : 28.12.1911).

So kommen wir zusätzlich zu allen Sinneseindrücken zu einer tiefen Wahrnehmung der Sinneswelt um uns herum,
und unser Verständnis aller Dinge nähert sich etwas deren Wesen an.

„Einem solchen Anschauen drängt sich unmittelbar etwas auf wie Werden in die Zukunft und wie
Absterben in die Zukunft hinein. Sprossendes Leben und Verwesung, Absterben : das sind die 
zwei Dinge, die sich ineinanderschieben gegenüber allem, wenn wir zu diesem Verbinden 
unseres Ätherleibes mit der Welt der 1 Wirklichkeit kommen. Es ist dies etwas, was für den 
Menschen dann, wenn er ² ein wenig weiterkommt, eine schwere, schwere Prüfung bedeutet. 
Denn ein jegliches Wesen kündigt sich ihm so an, dass er immer gewissen Dingen gegenüber an 
dem Wesen das Gefühl des Werdens, des Sprossens, Sprießens hat ; anderen Dingen gegenüber 
an diesem Wesen hat er das Gefühl des Absterbens. Und aus diesen zwei Grundkräften kündigt 
sich ³ das an, was wir hinter der Sinneswelt sehen. (…) Gegenüber der Sinneswelt also schaut 
man hinein in die Welt des Entstehens und Vergehens, und das, was dahinter ist, ist die waltende 
Weisheit.  -“ (R.Steiner 134:39 , II : 28.12.1911).

1 {materiellen} , ² {auch nur} , ³ {für uns} 

Weshalb trennt Steiner denn in diesem Zusammenhang diese Begriffe ?  Wir Verfasser sehen das Sprossen, 
Sprießen und das Verwesen und Absterben als Teile eines Ganzen, eines Kreislaufs.

So weit können wir durch Übungen mit unserer Seele erkunden, was uns unsere Sinne und unsere Lebenskräfte 
aus unserer Umwelt vermitteln.  Alle 4 Stufen können wir schon im hiesigen Leben beginnen.  Auch wenn wir sie 
vielleicht noch nicht unangefochten ausleben können, werden wir in kommenden Leben vielleicht doch auf der 
Lebensspirale weiter kommen können.

Wann ?

76 



F.9. Die Zeit ist gekommen !

F.9. Die Zeit ist gekommen !

Dieses abgekürzte Zitat aus Mk.1:15 weist uns auch heutzutage auf eine Aktualität, die wir nicht verpassen 
sollten.  Laut der Lutherbibel appelliert Christus in Seiner ersten Predigt, nachdem Ihn Johannes der Täufer 
getauft hatte und Christus seine 40 Tage der Versuchung in der Wüste zum Großteil gemeistert hatte :

«Die Zeit ist erfüllt und das Reich Gottes ist herbeigekommen (...)».

Jetzt denke bitte niemand, Christus spreche nur Christen an.  Jede größere Religion beansprucht, sich an alle 
Menschen auf der Erde zu wenden.  Nach unserer, der Verfasser Meinung sind mit dem hiesigen Kapitel 
zusätzlich auch Atheisten und Agnostiker angesprochen, denn es gilt zumindest, unsere Entscheidungsfreiheit über
unser hiesiges Leben nicht an Ahriman abzutreten.  Jeder von uns möge helfen, das Joch unserer Zeit zu 
überwinden : die Gefahr, dass Ahriman allein herrscht im Transhumanismus, Automatismus und unserem 
alltäglichen sozialen Leben, unser Denken mit Egoismus vergiftet und unsere Seelen unsere spirituellen Pfade 
hintan stellen lässt.

Bisher befassten wir uns im Kapitel  D.5. im Teil 2 vor allem mit unserer materiellen Existenz und im Kapitel  
D.6. mit der bisher zumindest diskutierbaren physischen Präexistenz von Lemuris und Atlantis.  Schon am Ende 
des Kapitels  D.6. sahen wir, wie wenig wir von der geistigen Gegenwart im vorigen Jahrhundert verstehen.  Im 
hiesigen Teil 3 stießen wir dann auf unser aktuelles Michael-Zeitalter im Kapitel  F.5. «Was in uns aufblüht : Das 
Michael-Zeitalter ist angebrochen».  Am Ende des Kapitels  F.7. «Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart» war Steiner 
1907 mit einem Hinweis auf die geistigen Sphären zitiert worden, die unsere geistige Entwicklung bestimmen.  
Für uns Verfasser klang es so, als beträfe es unsere nicht allzu ferne aber jetzt noch nicht bestimmbare Zukunft.

Das war ein Irrtum !  Die Zukunft ist angebrochen !  Sie steht in unserer Gegenwart.  Während des schrecklichen 
vorigen Jahrhunderts, schrecklich auf der physischen Ebene, brach sie im Geistigen an.  Jetzt liegt es an uns, diese
geistige Zukunft in unser physisches Leben zu integrieren.  Wir können es, wenn wir uns dazu entschließen.

Wollen wir uns davon abbringen lassen ?  Es liegt an uns, uns zu entschließen.

Ein neues Zeitalter blüht auf, das Zeitalter der Hellsichtigkeit wird langsam bewusst.  Dann erst können wir 
anfangen, auch unsere nahe Zukunft zu verstehen.

Wir beginnen dieses Thema, indem wir einige Sätze aus dem vorletzten Steinerzitat im Kapitel  D.6. im Teil 2 
wiederholen :

„Die ersten Anzeichen von diesen neuen Seelenfähigkeiten 1 : die werden sich in vereinzelten 
Seelen schon verhältnismäßig bald ² bemerkbar machen. Und sie werden sich deutlicher zeigen 
in der Mitte der dreißiger Jahre unseres ³ Jahrhunderts, ungefähr in der Zeit zwischen 1930 und 
1940. Die Jahre 1933, 1935 und 1937 werden besonders wichtig sein. Da werden sich am 
Menschen ganz besondere Fähigkeiten als natürliche Anlagen zeigen. In dieser Zeit werden 
große Veränderungen vor sich gehen, und Prophezeiungen der biblischen Urkunden 4 sich 
erfüllen. Da wird sich alles für die Seelen verändern, die auf der Erde weilen, und auch für 
diejenigen, die nicht mehr im physischen Leibe sind. Gleichgültig, wo sie sind, diese Seelen : sie 
leben eben ganz neuen Fähigkeiten entgegen. Alles ändert sich. Das wichtigste Ereignis unserer 
Zeit aber ist eine tief einschneidende Änderung in den Seelenfähigkeiten der Menschen.  -

1 {des Neuen Hellsehens} , ² {nach 1910} , ³ {20.} , 4 {werden} 

Das Kali Yuga 1 ist ² abgelaufen, und es beginnen die Menschenseelen jetzt neue Fähigkeiten zu 
entwickeln, jene Fähigkeiten, welche, weil eben das Zeitalter dafür da ist, wie von selber 
heraustreiben werden aus den Seelen gewisse hellseherische Kräfte, jene hellseherischen Kräfte,
die während des Kali Yuga eben hinuntertauchen mussten ins Unbewusste. Da wird es eine 
Anzahl von Seelen geben, die das merkwürdige Ereignis erleben werden, dass sie das Ich-

77



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Bewusstsein haben werden, aber neben diesem wird es für sie so sein, wie wenn sie in einer Welt 
lebten, die eigentlich eine ganz andere Welt ist als diejenige ihres gewöhnlichen Bewusstseins : 
es wird sein wie schattenhaft, wie eine Ahnung, wie wenn ein Blindgeborener operiert wird. 
Durch dasjenige, was wir esoterische Schulung nennen, werden diese hellseherischen 
Fähigkeiten noch besser erlangt werden. Das wird aber, weil die Menschen fortschreiten, in den 
allerersten Anfängen, in den elementarsten Stufen durch die selbsttätige natürliche Entwicklung 
in der Menschheit auftreten.  -

1 [kleines Kali Yuga : Finsteres Zeitalter oder der schwarzen Göttin Kali [beide 3102 v. Chr. - 1899 n. Chr.] ; oder großes Kali Yuga :
Zeitalter des Dämons Kali, des Streits, [3102 v. Chr. - 428.899 n. Chr.][en.wikipedia.org  8/'25]] , ² {anthroposophisch : 1899}

(…) es könnte dieses Zeitalter 1 sozusagen an den Menschen spurlos vorübergehen, obwohl wir 
auch heute ertönen lassen den Ruf, wie ihn damals Johannes der Täufer als der Vorläufer des 
Christus und der Christus selbst haben ertönen lassen : Ein neues Zeitalter ist herbeigekommen,
wo die Menschen einen Schritt hinauf machen müssen in die Reiche der Himmel !“ (R.Steiner 
118:25 f , 25.1.1910).

1 {eine ganz andere Welt}

Wollen wir das ?  Wollen wir „dieses Zeitalter“, „eine ganz andere Welt“, an uns „spurlos vorübergehen“ lassen ?  
Wo wir doch schon darin stehen ?

Gerade angesichts der genannten Jahreszahlen „1933, 1935 und 1937“ insbesondere in der deutschen Geschichte 
erkennen wir, dass Steiner weitaus überwiegend in geistigen Entwicklungen lebte.  Die „großen Veränderungen“ 
kann man sicher nicht geschichtlich auf die deutsche Nazizeit inklusive des 2. Weltkriegs beziehen.  Denn „ganz 
besondere Fähigkeiten als natürliche Anlagen“ äußern sich ja nicht sofort in unserer Sinneswelt.  Zunächst nur in 
den geistigen Welten werden sie zu erkennen sein.  So werden sich die „großen Veränderungen“ zunächst 
ebenfalls auf die geistigen Welten beziehen.  Steiner erläutert es selbst : Um „gewisse hellseherische Kräfte“ geht 
es ihm, „jene hellseherischen Kräfte, die während des Kali Yuga eben hinuntertauchen mussten ins Unbewusste“ 
und seit ca. 1900 „in einem neuen Zeitalter“ wieder erstehen dürfen.

„Die bedeutendsten geistigen Ereignisse, die die Ziele der Anthroposophie am Ende des 20. und 
zu Beginn des 21. Jahrhunderts bestimmten, fanden in den 30er-, 40er- und 50er-Jahren des 
vergangenen Jahrhunderts in der ätherischen Welt statt.“ (Ben-Aharon 'Menschendämmerung …', 
S.17 f , ähnlich auf S.114 f).

Im hiesigen Teil 2 , Kapitel  D.6. , Szenario N ist Steiner zitiert, wie er die „atlantische Kultur“ ankündigt, zu der 
wir die Kriterien erst noch entdecken müssen.  Was von ihren Schwerpunkten können wir jetzt schon erkennen ?  -
Das bewusst werdende Hellsehen, nachdem es den Menschen in Anklängen sogar noch bis in die ägyptische 
Kulturperiode hinein noch unbewusst zum Überleben verholfen hatte.  Mit bewusst werdendem Hellsehen stellt 
sich eine Sehnsucht nach tieferen Wahrheiten ein, nämlich erst moralisch zu empfinden und dann auch moralisch 
zu handeln.  Unmoralisches Empfinden oder auch Handeln ist notwendig mit dem Leben in der Materie 
verbunden, denn nur in ihr kann Egoismus entstehen, und mit Egoismus müssen wir uns auseinander setzen um 
unseres Weges willen ins Spirituelle hinein.  Wir werden uns mit der Diskrepanz zwischen hellsichtig erkannten 
Wahrheiten und notwendigem Egoismus mehr und mehr auseinander setzen müssen.

„Warum kann der Mensch überhaupt in unserer Entwicklung unmoralisch werden ? (...) Das 
rührt daher, dass der Mensch bei seinen aufeinander folgenden Inkarnationen immer mehr in die
physische Welt herunter gestiegen ist und deshalb immer mehr Antriebe bloß zur physischen 
Sinneswelt erhalten hat.  -

Eine Seele ist heute umso unmoralischer, je mehr Antriebe von dem heruntersteigenden Zyklus 
auf die Seele wirken.“ (R.Steiner 130:46 , III : 21.9.1911).

Gemeint sind Luzifers und Ahrimans Aktivitäten.  -  Aber in der nächsten Kulturperiode werden wir ein 
moralisches Empfinden und in der übernächsten ein moralisches Handeln entwickeln, indem der Impuls, den 
Buddha uns brachte, uns zum Christus-Impuls hin führt.  Christus muss dann nicht mehr auf physischer Ebene 

78 



F.9. Die Zeit ist gekommen !

erscheinen wie noch bis zu Golgatha.  Denn Menschen werden allmählich hellsichtig und können Ihn auf 
ätherischer Ebene erfühlen („schauen“).  Zur Vorbereitung wird es schon von den dreißiger Jahren des 
20.Jahrhunderts an anfänglich unbekannte Menschen geben, die die beiden nächsten Kulturperioden 
vorwegnehmen werden.

„So wird schon in unserem 1 Jahrhundert von den dreißiger Jahren ab und immer mehr bis zur 
Mitte des Jahrhunderts eine große Anzahl Menschen den Christus als ätherische Gestalt 
wahrnehmen. Das wird der große Fortschritt gegenüber dem früheren Zeitalter, wo die 
Menschen noch nicht reif waren, ihn so zu schauen. Das ist auch gemeint damit, dass gesagt 
wird : Christus wird erscheinen in den Wolken  -  denn damit ist gemeint, dass er als ätherische 
Gestalt auf dem Astralplan erscheinen wird.“ (R.Steiner 130:116 f , VII : 4.11.1911).

 1  {20.} 

Wir Verfasser denken an Menschen, die ihren Lebzeiten heftig umstritten waren und deren Weitsicht 
manchmal erst posthum bekannt wurde : zum Beispiel Ibn-Arabi, San Juan de la Cruz, Albert Schweitzer.  
Mehr in Steiners Zeitrahmen passt zum Beispiel Dietrich Bonhoeffer.  Sein langes Gedicht zum Jahres-
wechsel 1944/45, nach mehr als 20 Monaten Gefängnishaft, erschüttert uns wegen der so zuversichtli-
chen Haltung - so kurz, bevor er hingerichtet wurde.

„Und immer mehr und mehr werden in der nächsten 3 Jahrtausenden Menschen kommen, 
welche diesen ätherischen Christus schauen werden, bis ungefähr 3 Jahrtausende nach 1 unserer
Zeitrechnung eine genügende Anzahl Menschen auf Erden keine Evangelien oder andere 
Urkunden mehr brauchen werden, weil sie in der Seele den Christus gesehen haben werden.  -

 1 {gemäß ?} 

(...) In unserer 1 Epoche bis in das dritte Jahrtausend ² hinein werden die Menschen allmählich 
fähig, den ätherischen Christus zu sehen, deshalb kommt er niemals wieder im physischen 
Leibe.“ (R.Steiner 130:49 , III : 21.9.1911).

1 {Kultur-} , ² {eine Kulturepoche umfasst 2160 Jahre} 

Der hoffnungsvolle Aspekt lässt uns aufjubeln :

„In der Zukunft der Menschen-Inkarnationen verwächst immer mehr der Christus mit dem 
Karma : Es bekommt unser Karma etwas Wesenhaftes, etwas Lebensfähiges.  -

-  Gerade so, wie man ein Buddha nur auf dem physischen Plan werden kann, so kann die 
Menschenseele die Fähigkeit, dem Christus im Tode 1 zu begegnen, nur auf dem physischen Plan
erwerben.“ (R.Steiner 130:50 , III : 21.9.1911).

1 {im Jenseits} 

Also in einem hiesigen physischen Leben.  Ätherisch wird dann Christus erst postmortal zu begegnen sein.

Unser Karma, das darauf abzielt, uns dem Christus-Impuls mehr und mehr anzunähern, ist nur im Zusammenspiel 
von hiesigem Leben mit dem Leben nach dem Tod bewältigen.  Wann wird diese Möglichkeit entstehen ?  -  Sie 
ist schon da !  Schon in unserer Gegenwart, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, können wir unser Leben so 
einrichten, dass wir nachtodlich dem Christus begegnen können.  -  Genauer steht dies im Teil 3 , Kapitel  F.6.  
«Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart».  Aber jede Chance hat auch ihre Aufgabe :

„Und das ist unsere Aufgabe in den kommenden Jahren und Jahrzehnten : die ätherische Essenz
dieser mächtigen, die Welt verändernden Ereignisse auf die Erde zu bringen und sie in die 
eigentliche Substanz und Form der neuen Michael-Schule und Bewegung auf der Erde zu 
verwandeln.“ (Ben-Aharon 'Menschendämmerung …', S. 115).

Wie soll das noch in unserer Lebenszeit auf der Erde geschehen ?  -  Zunächst auf allgemeiner seelischer Ebene : 
indem wir uns lebenslang bemühen, uns zu entwickeln.

„Die Tatsache, dass viele Menschen körperlich länger leben, ohne diese moralische Kreativität 

79



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

zu erreichen, zeigt, in welchem Maße wir unsere Schuld gegenüber den Gnadenkräften der 
Sonne vergrößern, denn heute ist es notwendig  - und möglich - , dass jeder Mensch zwischen 
Geburt und Tod zu einem Sonnenstern des schöpferischen Lebens wird.  Der Stern muss 
schließlich seinen Anteil erhalten, und wenn wir dazu in unserem verlängerten physischen Leben
nicht den Beitrag geleistet haben, wird wird der fehlende Beitrag sicherlich zu unserer 
zukünftigen karmischen Schuld hinzugefügt. Dies ist ein völlig neues und bemerkenswertes 
karmisches Abenteuer, welches wir heute erleben können. Nur moderne, mit der 
Bewusstseinsseele ausgestattete Menschen können dies erfahren in dem Maße, in dem sie sie ihr 
ganzes Leben lang weiterentwickeln und transformieren. Dies gibt uns eine neue Chance, in 
einer Lebenszeit mehr zu erreichen, als dies in früheren Zeitaltern möglich war, und so unseren 
Beitrag zur Evolution der Menschheit und der Erde zu intensivieren.  -“ (Ben-Aharon 
'Menschendämmerung …', S. 23).

Was ist Ben-Aharons Grundlage ?  -  Er führt an, dass er sich an sein vorgeburtliches Leben in der geistigen Welt 
erinnern kann.  Er erfuhr so, dass Menschenseelen in der geistigen Welt und solche im hiesigen Leben zusammen 
arbeiten können.  In welchem Zusammenhang ?

Christus hatte sich in Jesus auf der Erde physisch inkarniert.  Dann zu Golgatha vereinigte Er sich mit dem 
Erdboden körperlich.  Seither erschien Er nur noch unkörperlich, ätherisch.  Schon damals, kurz nach Seiner 
Kreuzigung, konnten Seine Jünger Seine Erscheinung zunächst nicht verstehen.  Heutzutage, nach den vielfältig 
schrecklichen Jahren 1933 – 1945 in der hiesigen Welt, haben wir die Chance, Ihn doch zu erkennen :

Gerade während dieser schrecklichen Jahre, während das mörderisch Böse in der hiesigen Welt grassierte, stellte 
Er sich dem Bösen, nahm es in sich auf, wie Er im Jahre 33 die Sünden aller Menschen gegenüber der Welt auf 
sich genommen hatte.  Ob wir wenigstens heute daraus lernen werden ?

Angesichts der aktuellen Übermacht ahrimanischer Kräfte in der hiesigen Gegenwart werden wir nur dann einen 
Ausweg in unserer hiesigen Welt finden, wenn wir die Unterstützung der Menschenseelen in der ätherischen Welt,
der nahe 'gelegenen' geistigen Welt, in Anspruch nehmen.

Ben-Aharon nennt dieses Opfer Christi in der ätherischen Welt 'das zweite Golgatha'.  Sprachlich sollten wir es 
nicht verwechseln mit dem, was Delor (6:467) „'die 3 vor-christlichen Christus-Opfer’ in Verbindung mit der 
Entwicklung des aufrechten Ganges, der Sprache und des Denkens, in derselben Reihenfolge wie beim kleinen 
Kind“ nennt, siehe im Teil 2 , Kapitel  D.5., gegen Ende des Unterabschnitts «… und Weisheitswesen („Sonnengötter“) : Luzifer».

Lässt sich auch dieses Kapitel zusammenfassen ?  -  Aber ja !  Wieder am besten von dem, der uns diese 
Entwicklung nahe gebracht hat.

80 



F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von Seelen in der Ätherwelt und in der physischen
Welt

F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von
Seelen in der Ätherwelt und in der physischen Welt

von Yeshayahu Ben-Aharon

{Die folgenden Auszüge sind entnommen dem Nachwort (S. 381 – 394) aus „Menschendämmerung und Auferstehung der 
Menschheit : Die Geschichte der Michael-Bewegung seit dem Tod Rudolf Steiners“ von Yeshayahu Ben-Aharon.  Seine 
Anmerkungen im Anhang sind hier in etwas kleinerer Type gedruckt.}

Rudolf Steiner betonte immer wieder, dass die vorrangige Aufgabe der Anthroposophie darin besteht, den Weg zu 
einer voll bewussten Erfahrung des ätherischen Christus zu ebnen, der das lebendige Herz der Schule und der 
Bewegung Michaels ist.  Aber er konnte nur auf ein zukünftiges Ereignis hinweisen, das in den 1930er- und 40er-
Jahren beginnen und über die nächsten 3000 Jahre weitergehen würde.  Wie wir im 3. Vortrag oben gezeigt haben,
konnte er seine Arbeit auf der Erde nicht fortsetzen, seinen Schülern zu helfen, die geistigen Fähigkeiten zu 
entwickeln, die erforderlich sind, um den ätherischen Christus in der ätherischen Welt vor 1933 bewusst zu 
erleben und wahrzunehmen.  Daher war dies die vorrangige Aufgabe unserer Arbeit am Ende des {20.} 
Jahrhunderts, die Geisteswissenschaft mit der neuen Offenbarung des ätherischen Christus und die neue ätherische
Christus-Offenbarung mit der Geisteswissenschaft zu vereinen.

Aus diesem Grund habe ich den ersten Teil meiner anthroposophischen Forschungen vom 21. bis 36. Lebensjahr der 
Untersuchung der ätherischen Erscheinung des Christus gewidmet und 1995 in meinem Hauptbuch Die neue Erfahrung
des Übersinnlichen veröffentlicht.

Diesen Impuls untersuche ich seit 1975, und das war und ist der rote Faden, der mich durch meine gesamte 
geisteswissenschaftliche Forschung leitet.  Dieser Faden führte mich zu der Entdeckung, dass sich das Aussehen 
des ätherischen Christus seit dem Übergang vom 20. zum 21. Jahrhundert und dann insbesondere von 2008 - 2010
im Vergleich zu Seinem Erscheinen im Laufe des letzten Jahrhunderts deutlich verändert hat.  Alle evolutionären 
Umwandlungen werden schrittweise vorbereitet.  Dennoch erscheint jede Offenbarung einer neuen 
Evolutionsstufe als ein neues geistiges Ereignis, weil ihre Neuartigkeit absolut real ist.  Dies gilt auch für die 
Entwicklung des höchsten und erhabensten Wesens unserer gesamten kosmischen Entwicklung : das Christus-
Wesen Selbst.

Von 1933 bis 1998 offenbarte Seine gesamte ätherische Erscheinung, wie sehr Ihn die Tatsache belastete, ja tief 
verwundet hat, dass Er in Seinem Herzen das Gewicht all der bösen Taten trägt, die die Menschheit seit dem Ende 
des 19. Jahrhunderts und im Laufe des ganzen 20. Jahrhunderts auf der Erde entfesselt hat.  (…)  In meinem Buch 
Das spirituelle Ereignis des 20. Jahrhunderts stellte ich dar, wie der ätherische Christus in den 30er- und 40er-
Jahren in den Kern des menschlichen Bösen hinabstieg und es in Sein Herz nahm, indem Er Sich mit ihm 
vereinigte.  Ich beschrieb auch die lichterfüllten Ergebnisse dieses Opfers, die sich auch im erneuerten Ätherleib 
der Erde offenbarten.  Es konnte aufgrund der geistigen Aktivität der menschlichen und engelhaften Wesen in der 
Schule Michaels, der Ihm vorausgingen und dieses Opfer unterstützten, im Ätherleib der Erde wahrgenommen 
werden.  Ich nannte diese neue ätherische Welt, die zum ersten Mal in der menschlichen Evolution entstanden ist, 
«die irdisch-menschliche Sonne», weil sie die erste Frucht der gemeinsamen Schöpfung von Menschenseelen und 
Göttern ist.  In dieser neuen irdisch-menschlichen, ätherischen Sonnenwelt erschien eine Imagination, die die 
Widerspiegelung des Ergebnisses dieser Opfertat darstellte.  Sie konnte begriffen werden, weil die ätherischen 
Folgen dieses Opfers im Ätherleib der Erde erschienen.  Es war auch möglich, die Ergebnisse dieses Opfers von 
der anderen Seite her in der Erscheinung Seines individuellen Ätherleibes zu erleben, wo es in Seiner ätherischen 
menschenähnlichen Erscheinung sichtbar wurde.  Auf diese Weise konnte ich die ätherischen Ergebnisse Seines 
Opfers sowohl von der planetarischen als auch von der menschlichen Seite genau verfolgen.  Was man mit 
imaginativer Wahrnehmung bemerken konnte, ist eine äußere, ätherische Offenbarung Seines geistigen Wesens.  
Mit imaginativer Erkenntnis allein ist es nicht möglich, dem geistigen Wesen des Christus auf Seinem Weg zu 

81



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

diesem tiefsten bösen Ort zu folgen.  Zunächst konnte man Ihn einerseits nur durch Seinen planetarischen 
Ätherleib erfahren, wie in Das spirituelle Ereignis des 20. Jahrhunderts beschrieben, und andererseits durch Seine
ätherische menschliche Form, wie in Die neue Erfahrung des Übermenschlichen dargestellt.

Die äußere ätherische imaginative Wahrnehmung kann im Laufe der geistigen Entwicklung weiter verwandelt und 
vertieft werden.  Dies geschieht umso mehr, je mehr wir unsere eigene ewige spirituelle Individualität als eine 
vollständig verkörperte, vollmenschliche persönliche Erfahrung erleben, wie ich auch in Michaelisches Yoga gezeigt 
habe.  Dann wird man zunehmend in der Lage sein {zu erkennen}, „wie es erst in seinem vollen Lichte und in seiner 
wahren Wesenheit dargestellt werden kann durch das Untertauchen in die persönlich-menschlichen Erlebnisse des in 
einer persönlichen Gestalt erschienenen Christus.“ (GA 231, 16.11.1923, Dornach 1999, S. 53).

-  Um die Bedeutung der neuen Offenbarung des auferstandenen ätherischen Christus im 21. Jahrhundert zu 
verstehen, müssen wir die Fortdauer Seines Opfers im 19. Jahrhundert, das Rudolf Steiner noch beschreiben 
konnte, zu dem Opfer während des 20. Jahrhunderts verstehen.  Die neue Offenbarung in der Gegenwart ist das 
Ergebnis des kontinuierlichen Stroms dieser Opfertaten. Dazu müssen wir bedenken, wie Rudolf Steiner die erste 
Phase dieses Opferungsprozesses, den er als „das zweite Mysterium von Golgatha“ bezeichnete, beschrieben hat, 
die Ende des 19. Jahrhunderts stattfand :

„Diese schwarze Sphäre wunde von Christus im Sinne des manichäischen Prinzips in Sein Wesen aufgenommen, 
um sie zu verwandeln. Sie bewirkte in dem Engelwesen, in dem sich die Christus-Wesenheit seit dem Mysterium 
von Golgatha offenbarte, den 'geistigen Erstickungstod'. Dieses Opfer des Christus im 19. Jahrhundert ist 
vergleichbar dem Opfer auf dem physischen Plan im Mysterium von Golgatha und kann als die zweite Kreuzigung
des Christus {, jetzt} auf dem Ätherplan bezeichnet werden. Dieser geistige Erstickungstod, der die Aufhebung des 
Bewusstseins jenes Engelwesens herbeiführte, ist eine Wiederholung des Mysteriums von Golgatha in den Welten, 
die unmittelbar hinter den unsrigen liegen, (…) denn das Ersterben des Christus-Bewusstseins in der Engelphase 
im 19. Jahrhundert bedeutet das Auferstehen des unmittelbaren Christus-Bewusstseins in der Erdensphäre.“ (GA 
252, 20.5.1913, Dornach 1990, S. 46 , Hervorhebungen vom Verfasser).

Dies ist der Grund, warum die geisteswissenschaftliche Untersuchung des ätherischen Christus-Impulses mit der 
Konfrontation und Überwindung der in der gewöhnlichen Erkenntnis wirkenden ahrimanischen Kräfte des Todes 
beginnen und zu ihrer Vergeistigung in die neuen Kräfte der Bewusstseinsseele führen muss, wie auch in Michaelisches
Yoga gezeigt wird.

Darüber hinaus fügte Rudolf Steiner im zweiten Vortrag über dieses Mysterium einen weiteren Aspekt hinzu, der 
seine Bedeutung und Wichtigkeit vertieft.  Nun sag er, dass der Christus tatsächlich au der ätherischen Welt 
„verbannt“ und in die physische Welt „vertrieben“ wurde :

„Und in den Anstrengungen dieser durch die Pforten des Todes gegangenen Seelen ist es gelungen, den Christus, 
wir können nicht anders sagen als : zu vertreiben aus der spirituellen Welt. (…) Es war ein 
Hinausgestoßenwerden aus Seinem Sein in der spirituellen Welt. Und dadurch erfüllte sich an Ihm das ewige 
Gesetz der spirituellen Welt : Was in der höheren, spirituellen Welt verschwindet, das ersteht aufs neue in der 
niederen Welt. Wenn es im 20. Jahrhundert möglich ist, dass die Seelen sich heran entwickeln zum Verständnis des
Mysteriums von Golgatha, so rührt es von diesem Ereignis her, dass der Christus durch eine Verschwörung der 
materialistischen Seelen herausgetrieben ist aus den spirituellen Welten, versetzt worden ist in die sinnliche Welt, 
in die Menschenwelt, so dass auch in dieser sinnlichen Welt ein neues Verständnis beginnen kann für den 
Christus. Daher ist auch der Christus in noch innigerer Weise vereinigt mit allem, was die Schicksale der 
Menschen auf Erden sind.“ (GA 152, 20.5.1913, Dornach 1990, S. 71).

Diese Verbannung aus der ätherischen Welt ist die Ursache für das, was der Christus ab den 30er- und 40er-Jahren 
bis zum Ende des {20.} Jahrhunderts auf der Erde erleben musste, als die vereinte Macht der beiden 
apokalyptischen Tiere 1933 – 1998 die Menschheit zu beherrsche begann.  Heute, im Jahre 2019, ist es zum ersten
Mal möglich  - denn Seine kürzliche Auferstehung aus diesem «Grab der Zivilisation» macht es möglich -  über 
das zu sprechen, was Er in diesem Grab erlebt hat.  Wir können versuchen zu verstehen, was tatsächlich geschah, 
wenn wir vollständig verstehen, was Rudolf Steiner 1913 sagte : dass der Christus, nachdem Er das 
materialistische Denken des 19. Jahrhunderts in Sich aufgenommen und eine geistige «Erstickung» und einen 
Bewusstseinsverlust in der ätherischen Welt erlitten hatte, aus dieser Welt in die physische Welt vertrieben wurde. 
Wir müssen dies mit unserem ganzen menschlichen Wesen fühlen, und wir werden dazu nur in der Lage sein, 

82 



F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von Seelen in der Ätherwelt und in der physischen
Welt

wenn unsere Ätherherzen zu kräftigen Organen der spirituellen Wahrnehmung und Erkenntnis werden.  Dann 
werden wir erkennen, dass der Christus, nachdem Er von der ätherischen Welt auf die Erde verbannt wurde, auf 
der Erde, wo Er nun ganz unter lebenden, inkarnierten Menschen lebt, einem völlig neuen Angriff ausgesetzt war. 
Jetzt, als ätherischer Mensch, der in den 30er- und 40er-Jahren unter physischen Menschen lebte, wurde Er mit 
den weit größeren bösen Mächten konfrontiert, die von inkarnierten menschlichen Seelen, nicht nach deren Tod in
der ätherischen, sondern in der physischen Welt entfesselt wurden.  -

Im Laufe der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts musste Er die volle Wirkung der neuen Kräfte des Bösen erleben. 
Erinnern wir uns daran, dass Rudolf Steiner sagte, dass die Folge des Todes Christi durch Erstickung und 
Verbannung im zweiten Mysterium von Golgatha in der ätherischen Welt am Ende des 19. Jahrhunderts die 
«Auferstehung des unmittelbaren Christus-Bewusstseins» im irdischen Bereich im Laufe des 20. Jahrhunderts 
sein wird.  Er sagte, dass das Engelwesen, in dem sich der Christus Selbst seit dem Mysterium von Golgatha 
geoffenbart hat, der Träger werden wird dieser «Auferstehung des unmittelbaren Christus-Bewusstseins» auf der 
Erde aus den 30er- und 40er-Jahren.  Doch geschah das tatsächlich in jenen Jahren nach dem Tod Rudolf Steiners 
1925 auf der Erde ?  Was erlebte das Engelwesen, als für Sein vorheriges Opfer die Zeit gekommen war, diese 
«Auferstehung des direkten Christus-Bewusstseins» in den ersten menschlichen Seelen zu bewirken, welches 
ihnen ermöglichen wird, Seine neue ätherische Erscheinung bewusst wahrzunehmen ?  Was hat Er wirklich in 
diesem Augenblick erlebt, in dem die Auferstehung Seines Bewusstseins in den menschlichen Seelen in der 
physischen Welt auf diese Weise hätte stattfinden können ?  -

Was geschah, war, dass Er genau in diesem Moment  - es war 1933 -  mit der Tatsache konfrontiert wurde, dass 
«das Tier, das aus seiner Gefangenschaft in der Erde befreit wurde», bereits menschliche Herzen auf der Erde in 
einer solchen Weise erobert hatte, dass Er in dem Moment, in dem Sein Bewusstsein in den menschlichen Herzen 
hätte auferstehen können  - als Ergebnis Seines zweiten Opfers im zweiten Mysterium von Golgatha in der 
ätherischen Welt -  feststellte, dass das Herz der Menschheit bereits vom Tier besessen war.  Doch Seine 
Auferstehung sollte in den Menschenherzen stattfinden.  Deshalb müssen wir uns diese Erfahrung auf die 
konkreteste und lebendigste Weise klarmachen und sie jetzt in unseren Ätherherzen erleben, denn die Zeit dafür 
ist reif.  Wir können dies, wie wir gleich sehen werden, denn die Auferstehung findet jetzt, ein Jahrhundert später, 
unter völlig anderen Bedingungen statt.  Dies ist es, was Christus in diesem entscheidenden Moment erlebt hat, als
Er im «Allerheiligsten» der menschlichen Seele  - wie Jesus prophezeit hatte -  dem «Gräuel der Verwüstung» 
gegenüber stand : «Wenn ihr nun den Gräueln der Verwüstung, von welchem von Daniel, dem Propheten, geredet 
ist, stehen sehet am heiligen Ort (wer es liest, der beachte es), dann lasst diejenigen, die in Judäa sind, auf die 
Berge fliehen.» (Mt. 24:15 – 16).

[«Wenn ihr nun sehen werdet das Gräuelbild der Verwüstung stehen an der heiligen Stätte, wovon gesagt ist durch
den Propheten Daniel (Daniel 9:27 ; 11:31), - wer dies liest, der merke auf ! -, / alsdann fliehe auf die Berge, wer in 
Judäa ist ; » [Lutherbibel Mt. 24:15 – 16].  «Er [ein Fürst  -  Vers 26] wird vielen den Bund schwer machen eine Woche 
lang. Und in der Mitte der Woche wird er Schlachtopfer und Speisopfer abschaffen. Und im Heiligtum wird 
stehen ein Gräuelbild, das Verwüstung anrichtet, bis das Verderben, das beschlossen ist, sich über die Verwüstung 
ergießen wird.» [Lutherbibel Dan. 9:27]. «und überlegen ist er [ein kommender Herzog] den vielen im Bund, eine 
Woche, und um die Hälfte der Woche verabschiedet er Schlachtopfer und Hinleitspende, - so, auf dem Flügel von 
Gräuelwesen, verstarrend, so, bis es erschöpft ist und das Beschlossene sich auf den Verstarrer ergießt.» [Buber & 
Rosenzweig Daniel 9:27]].

Jesus bezieht sich auf Daniel 11:31 : «Und Streitkräfte von ihm werden dastehen ; und sie werden das Heiligtum, die 
Feste, entweihen, und werden das beständige Opfer abschaffen und den verwüsteten Gräuel aufstellen.»  -

[«Und seine Heere werden kommen und Heiligtum und Burg entweihen und das tägliche Opfer abschaffen und 
das Gräuelbild der Verwüstung aufstellen.» [Lutherbibel Dan. 11:31]. «und Streitarme erstehen von ihm und 
entweihen das Heiligtum, die Burg, und beseitigen das Stetigkeitsopfer und geben den verstarrenden Gräuel 
heran,» [Buber & Rosenzweig Daniel 11:31].]

Auch Paulus beschreibt diesen Moment mit großer Genauigkeit in seinem zweiten Brief an die Thessalonicher, 
wenn er von dem dämonischen «Gesetzlosen» spricht, der « sich in den Tempel Gottes setzt und sich selbst 
darstellt, dass er Gott sei.» [2. Tess. 2:3,4,7].  -

83



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

[«Lasst euch von niemandem verführen, in keiner Weise ; denn zuvor muss der Abfall kommen und der Mensch 
der Bosheit offenbart werden, der Sohn des Verderbens. / Er ist der Widersacher, der sich erhebt über alles, was 
Gott oder Gottesdienst heißt, so dass er sich in den Tempel Gottes setzt und vorgibt, er sei Gott. /// und dann wird 
das Böse offenbart werden. Ihn wird der Herr Jesus umbringe mit dem Hauch Seines Mundes und wird ihm ein 
Ende machen durch Seine Erscheinung, wenn Er kommt.» [Lutherbibel 2. Thess. 2:3,4,7]].

Auch Rudolf Steiner wies 1910 prophetisch auf diese Zeit hin :  -

„Die Jahre 1933, 1935 und 1937 werden besonders wichtig sein. Da werden sich am Menschen ganz besondere 
Fähigkeiten als natürliche Anlagen zeigen. In dieser Zeit werden große Veränderungen vor sich gehen, und 
Prophezeiungen der biblischen Urkunden 4 sich erfüllen. Da wird sich alles für die Seelen verändern, die auf der 
Erde weilen, und auch für diejenigen, die nicht mehr im physischen Leibe sind. Gleichgültig, wo sie sind, diese 
Seelen : sie leben eben ganz neuen Fähigkeiten entgegen. Alles ändert sich. Das wichtigste Ereignis unserer Zeit 
aber ist eine tief einschneidende Änderung in den Seelenfähigkeiten der Menschen.  -“ (GA 118, 25.1.1910, 
Dornach 1984, S.25).

Wir können nun diese neuen Fähigkeiten nutzen, um zu beobachten und zu beschreiben, was geschah, als „in den 
Jahren 1933, 1935 und 1937 große Veränderungen stattfanden und Prophezeiungen der biblischen Urkunden sich 
erfüllten“.  Was geschah, war, dass die Kräfte, die der Christus in diesem Augenblick  - wieder «nach dem 
manichäischen Prinzip» -  in Sein Herz nahm, nicht nur die materialistischen   waren, die die menschlichen Seelen 
nach ihrem Tod mit sich in die ätherische Welt hineintrugen, {und} die damals schon schlimm genug waren ; sondern 
Er nahm nun auch die Folgen der bösen Taten in Sein Herz auf, die die Menschen während ihres irdischen auf der Erde 
begangen haben.  Aber bei genauer Betrachtung kann das, was in den 1930er- und 1940er-Jahren geschah, nicht nur als 
eine unendlich starke Intensivierung und Vertiefung des «Erstickungstodes» des Engelwesens, das die Kräfte der 
Auferstehung des neuen Christus-Bewusstseins auf die Erde Selbst trägt, verstanden werden.  Etwas Neues wurde 
hinzugefügt, denn jetzt haben wir es mit dem zu tun, was der Christus nach diesem Erstickungstod erlebte, als Er 
die Kräfte des Bösen, die sich in den menschlichen Taten verwirklichten, in dem Moment in Sein Herz nahm, als 
Er bereit war, die neuen Fähigkeiten, durch die sie auf der Erde Sein ätherisches Wesen und Seine Erscheinung 
wahrnehmen konnten, durch Seine Kräfte der Auferstehung in ihr Bewusstsein bringen zu lassen.  Die neuen 
Fähigkeiten, über die Rudolf Steiner als den Kräften des ätherischen Bewusstseins und Erkennens sprach, {und} 
durch die die ersten inkarnierten Menschen ab 1933 den ätherischen Christus hätten erfahren und wahrnehmen 
sollen, wurden zu ihren bösen Gegenteilen.  Der Christus musste diese Umkehrung in Seinem eigenen Wesen als 
die Kraft erfahren, die die Auferstehung Seines Bewusstseins in böse Kräfte umkehrt.  -

Wir können deshalb beginnen, auf verständliche Weise zu verbinden, was Rudolf Steiner zu Beginn des letzten 
Jahrhunderts ber das zweite Mysterium von Golgatha beschrieben hat, mit dem, was mit dem Christus-Wesen 
nach seinem Tod geschah.  Auf diese Weise können wir anfangen, es als einen kontinuierlichen Prozess zu 
verstehen, der in der ätherischen Welt am Ende des 19. Jahrhunderts begann und sich in den 30er- und 40er-Jahren
und in der zweiten Hälfte des letzten Jahrhunderts auf der Erde fortsetzte.  Dieses große Mysterium wird natürlich
noch lange Zeit weitere geisteswissenschaftliche Untersuchungen erfordern, und in diesem {hiesigen} Nachwort 
kann ich nur den ersten Ausschnitt dessen bieten, was diese Untersuchungen bisher erreicht haben.

Die Grundlagen für diese Forschung sind in meinem Buch Die neue Erfahrung des Übersinnlichen dargelegt.  Diese 
Forschungsmethode und Erkenntnispraxis wurde mithilfe der neuen aristotelisch-platonischen Synthese, die im zweiten 
Vortrag beschrieben wurde, entwickelt, um das Erscheinen des ätherischen Christus im letzten Jahrhundert und seine 
Fortsetzung im gegenwärtigen Jahrhundert zu untersuchen.  -

Das Problem besteht darin, dass die Begriffe und Vorstellungen einer «zweiten Kreuzigung» und des 
«Erstickungstodes», die Rudolf Steiner auf das Verständnis des zweiten Mysterium von Golgatha anwendet, nicht 
mehr ausreiche, wenn wir den Christus bis in die 30er- und 40er-Jahre hinein weiter verfolgen.  Wir müssen einen 
Weg finden, um zu beschreiben, wie die erwartete Auferstehung des Christus-Bewusstseins in der Menschheit 
unterdrückt und in ihr Gegenteil verkehrt wurde.  Es ist nicht eine weitere Kreuzigung oder der Tod durch 
Ersticken sondern etwas völlig Neues.  Wir können uns helfen, etwas Licht in dieses zweite Mysterium von 
Golgatha zu bringen, wenn wir es mit der Auferstehung vergleichen, die auf den Tod {Jesu} im physischen {ersten} 
Mysterium von Golgatha folgte.  -

Stellen wir uns vor, dass, als der auferstandene Christus am Ostersonntag erschien, dieselben Wesen und Kräfte, 

84 



F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von Seelen in der Ätherwelt und in der physischen
Welt

die Ihn gekreuzigt haben, Ihn in das Grab zurückstießen, aus dem Er auftauchte, und es mit schwersten Steinen 
verschlossen haben.  Denn genau das geschah bei der zweiten Auferstehung, die auf das zweite ätherische 
Mysterium von Golgatha folgte.  Wenn wirdie Ereignisse von 1933-45 beobachten, erkennen wir, dass die zweite, 
die ätherische Kreuzigung und der Tod durch Ersticken, auf die die Auferstehung des Bewusstseins Christi auf der
Erde folgen sollte, in den Herzen und taten der Menschen durch eine äußerst mächtige Unterdrückung und 
Grablegung des {Engel-} Wesens beantwortet wurde, das das neue Bewusstsein des ätherischen Christus trägt.  In 
diesem Fall sollten wir uns nicht vorstellen, dass der bereits zweimal gekreuzigte und auferstandene Christus 
erneut gekreuzigt und getötet wurde, wir müssen aber  - mangels besserer Begriffe -  vergleichen, was Sein Engel 
durchmachte, al er in ein viel tieferes, dunkleres und dichteres grab gestoßen wurde, als dem, aus dem Er nach 
dem zweiten Mysterium von Golgatha gerade wieder hervorkam.  Die ätherische Kreuzigung und der 
Erstickungstod de zweiten Mysteriums von Golgatha fanden in der ätherischen Welt statt ; aus diesem ätherischen 
Tod hätte ab 1933 das neue auferstandene direkte Christus-Bewusstsein hervorgehen sollen.  Doch stattdessen 
nahm der ätherisch auferstandene Christus die bösen Taten in Sein Herz, die vom Tier inspiriert waren, das in den 
menschlichen Seelen individualisiert wurde, die die Gulags, den Holocaust, Hiroshima und Nagasaki schufen.  
Diese gewaltigen apokalyptischen Ereignisse schufen ein neues «Grab», das sich im Gegensatz zu den beiden 
ersten Gräbern in der niederen, unterirdischen Welt befand.  Das Grab des ersten Mysteriums von Golgatha befand
sich in der physischen Welt und das Grab des zweiten Mysteriums von Golgatha lag in der ätherischen Welt.  Aber
dieses Grab, in das das neu auferstandene ätherische Christus-Bewusstsein gestoßen wurde, liegt unter der Erde  - 
in den «bösen» ätherischen, astralen und spirituellen Welten unten.

Zu den bösen ätherischen, astralen und geistigen Welten unter der physischen Erde und ihren Verbindungen mit dem ätherischen 
Christus-Ereignis siehe den Vortrag Die Ätherisation des Blutes, GA 130, 1.10.1911.  -

Unsere ehrliche Selbsterkenntnis führt uns dazu, dieses Grab des Bösen, in dem der auferstandene ätherische 
Christus begraben war, in unserem eigenen niederen Wesen zu erfahren, wenn wir diese dunklen Bereiche auf der 
Suche nach dem Christus und dem, was Er im letzten Jahrhundert dort erlebt hat, betreten und untersuchen.  Wir 
mussten in den 1980er- und 90er-Jahren mit diesen Kräften in unserer Menschheit kämpfen, um die Michael-
Flammen unserer Erkenntniskräfte entzünden zu können, und sie so zu stählen, dass sie die notwendigen Kräfte 
der geistigen Belastbarkeit und Ausdauer hervorbringen.  Das ganze «Erkenntnisdrama der Wiederkunft», das im 
5. Kapitel der Neuen Erfahrung des Übersinnlichen beschrieben wird, ist eine Beschreibung diese Weges.  Es 
beginnt mit einer individualisierten Wiederholung des zweiten, ätherischen Mysteriums von Golgatha durch die 
Aufnahme und Umwandlung der Todeskräfte des ahrimanischen Intellekts und ihre Auferstehung in Form de 
neuen ätherischen Christus-Bewusstseins.  Aber dann mussten wir weitergehen, denn unsere Aufgabe war es, auch
zu untersuchen, was der Christus in den 30er- und 40er-Jahren erfahren hat.  Zu diesem Zweck mussten wir 
erleben, wie unsere «Auferstehung des direkten Christus-Bewusstseins» von einer stärkeren Macht als der 
ahrimanischen Kraft des Todes unterdrückt wird ; diese viel größere Macht tötet nicht nur das ätherische 
Bewusstsein des Engelwesens, das den Christus verkörpert, {und} verbannt ihn nicht nur aus der ätherischen Welt 
in die physische Welt, wie es im 19. Jahrhundert geschah ; sie drückt ihn noch tiefer, in die dunkelsten Regionen 
unter der Erde oder, was dasselbe ist, in die Tiefen der neuen Kräfte des menschlichen Bösen.  Dieser Prozess 
muss zunächst wiederholt und individualisiert werden, um die notwendigen geistigen Erkenntniskräfte zu 
entwickeln und in den Dienst Michaels zu stellen, ohne die man ätherische Erscheinung und das Schicksal des 
Christus in unserer Zeit nicht untersuchen kann.  Aber nachdem diese Grundlage geisteswissenschaftlicher 
Erkenntnis geschaffen wurde, muss auch das Schicksal der Menschheit im ganzen 20. Jahrhundert erfahren 
werden.  So, wie wir durch das Erkenntnisdrama der Wiederkunft am Schicksal Christi im 19. Jahrhundert und an 
Seinem Tod und ersticken im ahrimanischen menschlichen Denken teilnehmen, {so} müssen wir weitermachen 
und auch Seine Qualen im Laufe des ganzen 20. Jahrhunderts erleben, denn der Christus ist der Träger des 
gesamten Karmas der Menschheit, weil Er das Wesen der Menschheit ist.

Dies ist der Grund, warum Das spirituelle Ereignis des 20. Jahrhunderts als achtes Kapitel der Neuen Erfahrung des 
Übersinnlichen gedacht war, weil es auf der Grundlage des Erkenntnisdramas der Wiederkunft aufgebaut ist.  Beide 
Bücher zusammen beschreiben den gesamten Prozess, den der ätherische Christus vom zweiten Mysterium von 
Golgatha am Ende des 19. Jahrhunderts über die zwölf Jahre 1933 bis 1945 bis zum Ende des 20. Jahrhunderts 
durchgemacht hat.  -

Die beiden apokalyptischen Tiere, die 1933-1998 die Kontrolle über die Menschheit auf der Erde aus den Händen 

85



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Ahrimans übernahmen, besitzen eine viel stärkere Macht.  Ihre vereinte Kraft, die im Kapitel 13 der Offenbarung 
des Johannes beschrieben wird, ist der direkte Widersacher Christi und wirkt durch die umgekehrten und bösen 
geistigen »Ich«-Kräfte der Menschheit und gewinnt durch sie ungeheure Gewalt und Gewicht.

[«1 Und ich sah ein Tier aus dem Meer steigen, das hatte 10 Hörner und 7 Häupter und auf seinen Hörnern zehn 
Kronen und auf seinen Häuptern lästerliche Namen. / ² Und das Tier, das ich sah, war gleich einem Panther und 
seine Füße wie Bärenfüße und sein Rachen wie ein Löwenrachen. Und der Drache gab ihm seine Kraft und seinen
Thron und große Macht. / ³ Und ich sah eines seiner Häupter, als wäre es tödlich verwundet, und seine tödliche 
Wunde wurde heil. Und die ganze Erde wunderte sich über das Tier, / 4 und sie beteten den Drachen an und 
sprachen : Wer ist dem Tier gleich, und wer kann mit ihm kämpfen ? / 5 Und es wurde ihm ein Maul gegeben, zu 
reden große Dinge und Lästerungen, und ihm wurde Macht gegeben, es zu tun 42 Monate lang. / 6 Und es tat sein 
Maul auf zur Lästerung gegen Gott, zu lästern Seinen Namen und Sein Haus und die im Himmel wohnen. / 7 Und 
ihm wurde Macht gegeben, zu kämpfen mit den Heiligen und sie zu überwinden, und ihm wurde macht gegeben 
über alle Stämme und Völker und Sprachen und Nationen. / 8 Und alle, die auf Erden wohnen, beten es an, deren 
Namen nicht vom Anfang der Welt an geschrieben stehen in dem Lebensbuch des Lammes, das geschlachtet ist. / 9

Hat jemand Ohren, der höre ! / 10 Wenn jemand ins Gefängnis soll, dann wird er ins Gefängnis kommen ; wenn 
jemand mit dem Schwert getötet werden soll, dann wird er mit dem Schwert getötet werden. Hier ist Geduld und 
Glaube der Heiligen !  // 11 Und ich sah ein 2. Tier aufsteigen aus der Erde ; das hatte 2 Hörner wie ein Lamm und 
redete wie ein Drache. / 12 Und es übte alle Macht des 1. Tieres aus vor seinen Augen, und es macht, dass die Erde 
und die darauf wohnen, das erste Tier anbeten, dessen tödliche Wunde heil geworden war. / 13 Und es tut große 
Zeichen, so dass es auch Feuer vom Himmel auf die Erde fallen lässt vor den Augen der Menschen ; / 14 und es 
verführt, die auch Erden wohnen, durch die Zeichen, die zu tun vor den Augen des {ersten} Tieres ihm Macht 
gegeben ist ; und sagt denen, die auf Erden wohnen, dass sie ein Bild machen sollen dem {ersten} Tier, das die 
Wunde vom Schwert hatte und lebendig geworden war. / 15 Und es wurde ihm Macht gegeben, Geist zu verleihen 
dem Bild des Tieres, damit das Bild des Tieres reden und machen könne, dass alle, die das Bild des {ersten} Tieres 
nicht anbeten, getötet würden. / 16 Und es macht, dass sie allesamt, die Kleinen und die Großen, die Reichen und 
Armen, die Freien und Sklaven, sich ein Zeichen machen an ihre rechte Hand oder an ihre Stirn, / 17 und dass 
niemand kaufen oder verkaufen kann, wenn er nicht das Zeichen hat, nämlich den Namen des Tieres oder die Zahl
seines Namens. / 18 Hier ist Weisheit ! Wer Verstand hat, der überlege die Zahl des Tieres, denn es ist die zahl eines
Menschen, und seine Zahl ist 666.» [Lutherbibel Offenbarung Kap. 13]].

„Zum Ende dieses Jahrhunderts [1998] kommen wir zu dem Zeitpunkt, wo Sorat wiederum  den Fluten der 
Evolution am stärksten sein Haupt erheben wird, {und} wo er sein wird der Widersacher jenes Anblicks des 
Christus,  den die dazu vorbereiteten Menschen schon in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts haben werden 
durch die Sichtbarwerdung des ätherischen Christus.“

Dies ist der Kern dessen, was wir heute enthüllen müssen, und wie Rudolf Steiner sagte :

„Richten wir als verstehende Menschen, die die Zeichen der Zeit zu deuten wissen, unser Leben ein im Sinne 
dieser 3 Mysterien unserer Zeit : des Michael-Mysteriums, des Christus-Mysteriums und des Sorat – 
Mysteriums.“ (GA 346, 12.9.1924, Dornach 2001, S.122 , dazu dort 20. und 23.9.1924).  -

Deshalb müssen wir, wie wir oben sagten, beim Versuch, diesen Aspekt des ätherischen Christus-Geheimnisses 
heute zu verstehen, uns vorstellen, dass die Kräfte des auferstandenen Christus-Bewusstseins unterdrückt und in 
schwerst versiegelte und dichte Grabesgruft hinuntergedrückt wurden, die versucht, es für immer dort zu halten.  
Dies ist natürlich nur ein imaginatives Bild, das kaum ausdrückt, was sich damals im lebendigen Herzen Christi 
tatsächlich abgespielt hat.  Dieses Ereignis ist das erste Ereignis, das zum Geheimnis und zur Mission des Bösen 
in der heutigen Zeit gehört, denn, wie Rudolf Steiner 1918 betonte,

„wird aus dem Bösen heraus auf eine sonderbare, paradoxe Art die Menschheit des 5. nachatlantischen 
Zeitraums {= gegenwärtige Kulturperiode} zu der Erneuerung des Mysteriums von Golgatha geführt. Durch das 
Erleben des Bösen wird zustande gebracht, dass der Christus wieder erscheinen kann, wie Er durch den Tod im 4.
nachatlantischen Zeitraum erschienen ist.“ (GA 185, 25.10.1918, Dornach 1982, S. 103 f).

„Das alles kann natürlich nicht zum Jammern oder irgend so etwas Anlass geben, sondern zu einer Stärkung der Kraft 
und Energie der Menschenseele nach dem Spirituellen hin. Denn wird in diesem 5. nachatlantischen Zeitraum von den 
Menschen dasjenige erreicht, was erreicht werden kann durch die Einverleibung der Kräfte des Bösen im guten Sinne, 

86 



F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von Seelen in der Ätherwelt und in der physischen
Welt

dann wir zu gleicher Zeit etwas Ungeheures erreicht : dann wird dieser 5. nachatlantische Zeitraum für die 
Entwicklung der Menschheit etwas wissen aus größeren Vorstellungen als irgendein nachatlantischer Zeitraum, ja als 
irgendein früherer Zeitraum {auch Zeitalter ?} der Erdentwicklung. Erschienen ist zum Beispiel der Christus durch das 
Mysterium von Golgatha dem 4. nachatlantischen Zeitraum ; aneignen für die menschliche Vernunft kann ihn sich der 
5. nachatlantische Zeitraum erst. Im 4. nachatlantischen Zeitraum haben die Menschen begreifen können, dass sie in 
dem Christus-Impuls etwas haben, was sie über den Tod hinausführt als Seelen … Aber ein noch Bedeutsameres wird 
eintreten für die Entwicklung des 5. nachatlantischen Zeitraums, in dem die Menschenseelen erkennen werden, dass sie 
in dem Christus den Helfer haben, um die Kräfte des Bösen in Gutes umzuwandeln.“ (GA 178, 19.11.1917, Dornach 1992, 
S. 205).  -

Aber das bedeutet konkret, dass das unendliche Gewicht aller bösen menschlichen Taten zusammengenommen, 
das bis dahin kein Vorbild hatte, in Sein lebendiges Herz aufgenommen wurde.  Er nahm all die enormen Mengen 
böser Gedanken und Taten in sein Herz {auf}, die die Menschheit seit Beginn des Materialismus im 16. und 17. 
Jahrhundert vollbracht hatte und die am Ende des 19. Jahrhunderts eine solche Intensität erreichten ; aber der 
theoretische Materialismus im 19. Jahrhundert  - dessen spirituelle Auswirkungen in der ätherischen Welt böse 
genug waren -  wurde im 20. Jahrhundert zu schrecklichen bösen Taten auf der Erde, die nach 1933 um das 
Milliardenfache zunahmen und das Wesen des ätherischen Christus  - man kann es mangels einer angemessenen 
Terminologie nur so beschreiben -  einen fast tödlichen «Herzinfarkt» erleiden ließen.  -

Da wir heute über dieses Mysterium sprechen müssen, haben wir keine andere Wahl, als Begriffe, Worte und 
Bilder zu verwenden, die unserem gewöhnlichen Denken und unserer Sprache entnommen sind.  Aber wir müssen
uns der Tatsache bewusst sein, dass all unsere Bilder und Worte, Begriffe und Vorstellungen völlig unzureichend 
sind, um solche Mysterien zu beschreiben, und kaum mehr als einen schwachen Hinweis auf diese tiefgründige 
Realität geben können.

Es muss betont werden, dass die Mitteilung dieses Mysteriums nicht {von Christus selbst, Seinem Engel, Michael oder den Ihm 

zugewandten Menschenseelen ?} versucht worden wäre, wenn sie nicht dem neuen Offenbarungswillen des Christus-Wesens 
Selbst entsprochen hätte.

Unsere geistigen Untersuchungen zeigen, dass viele Jahrzehnte notwendig waren, damit die ersten wirklichen 
Zeichen der Heilung und Genesung in Seinem Ätherleib erscheinen konnten.  Zu Beginn erschienen die Zeichen 
der Heilung um Sein verwundetes Herz herum und breiteten sich allmählich auf Seinen gesamten Ätherleib aus.  
Man konnte dies 1975 genau verfolgen, denn die unsichtbaren, aber stark gefühlten inneren Wunden Seines 
innersten spirituellen Herzens waren in Seinem äußeren Ätherleib sichtbar eingezeichnet.  Die Genesung verlief 
sehr allmählich, und als man sich nach der Ursache dieser Heilung erkundigte, erhielt man ein Bild, das zeigte, 
wie dies Schritt für Schritt durch alle Taten wahrer menschlicher Liebe auf der Erde erreicht wurde.  Um diesen 
Heilungsprozess zu erklären, werden die heilenden Liebestaten, imaginativ gesprochen, mit vielen winzigen 
«Akupunkturnadeln» verglichen, sodass jede Liebestat zu Seiner allmählichen Genesung beiträgt.  Doch trotz 
dieses allmählichen Heilungsprozesses muss man sagen, dass je näher das Ende des Jahrhunderts rückte, und 
besonders in den Jahren 1998/99, bis zum Beginn des neuen Jahrhunderts und Jahrtausends, man noch nicht mit 
Sicherheit sagen konnte, ob Christi Heilung in Seiner Rolle als Höheres Selbst der Menschheit tatsächlich 
abgeschlossen sein würde.

Im zweiten Vortrag oben habe ich einige der eher externen Aspekte der schlimmen Situation der Anthroposophischen 
Gesellschaft und Bewegung am Ende des Jahrhunderts beschrieben.  Aber die tiefere esoterische Ursache dieser 
Situation zu beschreiben, ist etwas, wofür man auch heute noch nicht die richtigen Worte finden kann.

Wenn man jedoch in den Weihnachtstagen und -nächten von 1999/2000 am Übergangspunkt und der Schwelle der 
beiden Jahrtausende stand, konnte man den ersten Hoffnungsschimmer erfassen, der durch die Dunkelheit des 20. 
Jahrhunderts schien ; zum ersten Mal konnte man am noch weit entfernten Horizont des 21. Jahrhunderts den ersten 
irdisch-menschlichen Sonnenstrahl des Anbruchs einer neuen geistigen Offenbarung sehen.

Dies geschah in bedeutendem Maße auch in Schweden, während unserer «Milleniumskonferenz».  Ich konnte 
wahrnehmen, dass trotz der dunklen Gewitterwolken, die sich aus dem ganzen 20. Jahrhundert zusammenzogen, 
verdichteten und verhärteten, ein neuer Lichtstrahl durchdrang.  Doch ich besaß zu diesem Zeitpunkt weder die 
notwendigen Erkenntniskräfte, um diese Wahrnehmung zu erfassen und auf die Erde zu bringen, noch konnte ich die 
Worte finden, um sie in den Vorträgen, die ich auf der Konferenz hielt, auszudrücken.  Wie ich hier zeige, hat sich dies 

87



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

in der esoterischen Welt bis 2008-10 allmählich geändert und ist seit 2017 zu einem exoterischen Impuls geworden.  -

Dieser Strahl wurde mit jedem Jahr stärker und intensivierte sich allmählich, um gegen Mitte des ersten 
Jahrzehnts des gegenwärtigen Jahrhunderts, um 2008, 2009 und 2010 eine völlig neue ätherische Form 
anzunehmen.  Zu diesem Zeitpunkt wurde das Licht, das von Seiner Genesung ausging, stärker und klarer, und Er 
begann, auf eine neue Weise zu erscheinen und zu sprechen und auf Seine neue Offenbarung hinzuweisen.  Diese 
wurde zunächst nur in der ätherischen Welt durch direkten ätherischen Austausch erlebt und wahrgenommen.  
Aber seit 2017-19 hat sie begonnen, auch nach außen hin aktiv zu werden und sich als Quelle der gegenwärtigen 
neuen Michael-Offenbarung zu zeigen.  Die ätherische Auferstehung Christi aus dem Menschheitsgrab im 20. 
Jahrhundert ist die Quelle des reichlichen Stroms neuer geistiger Offenbarungen, der {seit ?} 2019 aus der 
Michael-Schule fließt.  Sie wurde zum Inhalt dieser Vorträge und gab ihnen ihren Titel : Die 
Menschendämmerung [im 20. Jahrhundert] und Auferstehung der Menschheit [im 21. Jahrhundert].  Es muss 
jedoch auch festgestellt werden, dass sich dieser Prozess in einer progressiven Entwicklung befindet.  Eine 
vollständige Genesung und eine vollständig Enthüllung Seiner neuen Macht der Auferstehung wäre erst möglich, 
wenn der erste vollständige 3 * 33 – Zyklus seit 1933-45 abgeschlossen ist.  Dies wird in den Jahren 2033-45 
geschehen.  Doch 2017-19 begann sie sich auch äußerlich zu offenbaren, indem sie aus der unserer physischen 
Welt am nächsten liegenden ätherischen Welt, in der die wahre Michael-Schule aktiv ist, zur Erde strömt, und 
diese Offenbarung wird von Tag zu Tag stärker.  Sie soll in den 30er- und 40er-Jahren diese Jahrhunderts ihre 
Vollständigkeit erreichen, um in der entscheidenden Zeit um die Mitte dieses Jahrhunderts voll und ganzunsere für
die Auferstehung der Menschheit und der Erde tätig zu werden.  -

Das bedeutet, dass wir, wenn wir den nötigen Mut finden, unsere Ätherbewusstseine, Ätherherzen und ätherischen
Willenskräfte zu aktivieren und zu öffnen, wie wir es in unseren Vorträgen hier gezeigt haben, eine völlig neue 
Michael-Offenbarung des ätherischen Christus erleben können und damit eine völlig neue Offenbarung der 
wahren Schule Michaels.  Dies war von 1933 bis 1998 nicht möglich und in dieser Form auch nicht vor 2010-17.  
Aber seitdem nimmt sie täglich zu und wird zu einer der größten Hoffnungsquellen der Menschheitszukunft.  -

Lasst uns dieser Wahrheit mit Mut und feuriger Entschlossenheit stellen und mit unbeirrbarer Selbsterkenntnis 
wissen, dass diese neue Hoffnung vom schwächsten Glied in der Geschichte des Christus-Impulses seit beginn 
Seiner ätherischen Erscheinung im Jahre 1933 abhängt : von der Menschheit als Ganzes und jedem Einzelnen von
uns.  Wir werden jedoch auch unendlich gestärkt durch die Tatsache, dass in unseren ätherischen Herzen die 
gegenwärtig aktive ätherische Offenbarung des neu auferstandenen Chrisus erscheint, die mächtig allen Gefühlen 
der Hilflosigkeit und Verzweiflung gegenübersteht, die durchdie furchtbare Situation der Menschheit im Grab der 
Zivilisation verursacht werden.  Er ist der mächtigste lebende Protest gegen den Niedergang der Menschheit und 
der Erde.  Seine kosmisch-menschliche Kraft des unendlichen, unbesiegbaren Glaubens, Hoffens und Liebens 
wirkt, schafft, heilt und verwandelt alles Böse in höchstes Gutes.  Er demonstriert dieses Prozess mit allen Kräften
Seines neu geheilten und wiederauferstandenen Wesens.  Und wenn wir in unsere schwachen menschlichen Worte 
übersetzen, was wir heute durch Seine neue auferstandene Erscheinung in der ätherischen Welt sehen, hören, und 
erfahren können, würden wir die Botschaft, die durch Sein Wesen, Leben und Handeln offenbart wird, 
folgendermaßen ausdrücken :

ICH BIN das Sonnenwesen, das im Inneren der Erde und der Menschheit lebt.  Ich bin in Euren Ätherherzen 
lebendig.  Ich verließ meine herrliche kosmische Wohnstätte in der Sonne und tauschte sie gegen die Erde ein, um 
die Erde zu meiner neuen Sonne zu machen.  Ich habe menschliche Gestalt angenommen, um mit euch, meinen  
menschlichen Brüdern und Schwestern, auf dieser Sonne werdenden Erde zu leben, mit euch zu wachsen und mit 
euch unsere kosmische Bestimmung zu erfüllen.  Ich habe mein himmlisches Sonnenreich auf dieser Erde 
errichtet.  ICH BIN der Leib, das Leben, dieSeele, der Geist und das «Ich» der Erde und der Menschheit ; und es 
gibt keine Macht oder kein Wesen im gesamten Universum, das mir diese Erde nehmen kann ; es gibt keine Macht
im Himmel und über dem Himmel, auf der Erde und unter der Erde, die mir und euch die Erde rauben kann, wenn
ihr euch mit mir vereinigt.  Das Angebot all meiner Liebe, meines Lebens und meines Lichts strömt ständig in 
eure Ätherherzen.  Nehmt mein Angebot aktiv in euer ganzes Wesen auf, ermutigt und befähigt euch und eure 
Mitmenschen !  Vereinigt euch mit meinen kosmischen Taten der Heilung und Erlösung und schließt euch meinen 
Engelscharen an, um gemeinsam die neue Erden-Menschen-Sonne zu bauen !

Wenn wir heute diesen Ruf hören  - der von Tag zu Tag stärker wird - , fühlen wir uns ermächtigt und von dden 
stärksten Kräften der Hoffnung, de Liebe und des Glaubens erfüllt.  Und dieser Ruf des auferstandenen 

88 



F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von Seelen in der Ätherwelt und in der physischen
Welt

ätherischen Christus muss in uns zur lebendigen Quelle der neuen Michael-Bewegung in der ätherischen Welt und
auf der Erde im 21. Jahrhundert werden.  Diese Botschaft verkörpert die Essenz der esoterischen ätherischen 
«Lehre» Christi, die seit 1933 regelmäßig in der Michael-Schule gegeben wird und die keine «Lehre» im 
herkömmlichen menschlichen Sinne ist, sondern eine lebendige Demonstration Seines Wesens im lebendigen 
Handeln.  Diese Demonstration wurde während der apokalyptischen Ereignisse 1933-45 zur Quelle der neuen 
Aufgabe der Michael-Schule in der ätherischen Welt, und diese muss in der neuen Michael-Schule auf der Erde in 
der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts vollbracht werden.  -

Wie ich in meinen Büchern und auch in diesen Vorträgen gezeigt habe, ist die neue ätherische Offenbarung des 
auferstandenen Christus nicht nur eine Offenbarung eines einzigen Wesens, so erhaben Er auch ist ; sie ist sogar 
noch größer als das, denn sie ist eine Offenbarung einer neuen Erde und eines neuen Himmels.  Sie hat eine tief 
greifende planetarische und kosmische Dimension.  Sein erhabenes ätherisches Wesen offenbart sich als das 
Herzzentrum eines völlig neuen ätherischen Reiches.  Wir gaben diesem neuen ätherischen Reich des ätherischen 
Christus einen angemessenen Namen und nannten es die «Enden-Menschen-Sonne».  Sie wächst als neue Quelle 
ewigen Lebens im schnell verschwindenden Lebensstrom der alten und sterbenden Erdenmutter.  Im Herzen 
dieser sterbenden Mutter Erde pflanzte Er einen Samen des ewigen Lebens und bildete das strahlende 
Herzzentrum Seiner neuen Sonne.  Dieser Prozess des Sonne-Werdens der Erde ist auch die Auferstehung der 
alten Mutter Erde und ihre spirituelle Wiedergeburt.  Sie findet in unseren Ätherherzen statt, im neu geborenen, 
ätherischen Sonnenleben der Erde und der Menschheit.  Wir können dies als Realität in unseren gesamten 
Ätherherzen und -leibern erfahren.  Im Lichte dieser Erfahrung können wir unsere Vorträge mit den prophetischen
Worten Rudolf Steiners abschließen, die vor mehr als hundert Jahren gesprochen wurden.  Tun wir es um der 
lebendigen Fortsetzung des Michael-Stroms vom 20. bis zum 2. Jahrhundert willen und des zukünftigen Werdens 
des neuen Wesens Anthroposophia :

„Und die Zeit wird kommen, in der die Menschen wieder hineinschauen werden in die geistige Welt und da das 
Land sehen werden, aus dem herunterfließen diejenigen Ströme, welche wahre geistige Nahrung geben alldem, 
was in der physischen Welt geschieht...  Dies Land war in der Tat den Menschen einmal erreichbar, und es wird 
den Menschen wieder erreichbar sein, jetzt, nachdem Kali Yuga, das finstere Zeitalter, abgelaufen ist... Rührend 
sind jene Schriften, die von diesem Land sprechen.  Es ist dasselbe Land, in dem die Eingeweihten wieder und 
wiederum Einkehr halten, um sich von da aus die neuen Ströme und Anregungen zu holen für alles das, was der 
Menschheit von Jahrhundert zu Jahrhundert gegeben werden soll.  Immer wieder und wiederum halten 
diejenigen, die mit der geistigen Welt in dieser Weise in Beziehung stehen, Einkehr in dieses geheimnisvolle Land, 
das genannt wird 'Schamballa' [Die Erden-Menschen-Sonne].  Es ist der Urquell, in den hineingereicht hat der 
hellseherische Blick, der sich zurückgezogen hat im Kali Yuga, {und} von dem wie von einem alten Märchenland 
gesprochen wird ; das aber wiederkommen wird in den Bereich der Menschen.  Die Erden-Menschen-Sonne wird 
es wieder geben, nachdem das Kali Yuga abgelaufen sein wird.  Die Menschheit wird wiederum hineinwachsen in 
die Erden-Menschen-Sonne durch normale menschliche Fähigkeiten... Die Erden-Menschen-Sonne gibt es, gab 
es, wird wieder da sein für die Menschheit.  Und zu dem ersten, was die Menschen erblicken werden, wenn die 
Erden-Menschen-Sonne sich wieder zeigen wird, wird der Christus in Seiner Äthergestalt gehören... Der Christus 
wird die Menschen in in die Erden-Menschen-Sonne führen... Ein spirituelles Leben muss seinen Anfang nehmen, 
dann wird sich ergeben zuerst für wenige, dann  - in 2500 Jahren -  für immer mehr und mehr Menschen die 
lichtdurchwobene und lichtdurchglänzte, die von unendlicher Lebensfülle strotzende, unsere Herzen mit Weisheit 
erfüllende Erden-Menschen-Sonne.  Das ist dasjenige, was für die, welche verstehen wollen, für die, welche 
Ohren haben, um zu hören, und Augen haben, um zu sehen, als Ereignis zu schildern ist, das den größten 
Wendepunkt in der Entwicklung der Menschheit bedeutet... Je mehr Schauungen sich die Menschen erringen 
werden, desto größer wird ihnen der Christus erscheinen, desto gewaltiger wird Er ihnen erscheinen !  Wenn erst 
die Menschen ihren Blick werden tauchen können in die Erden-Menschen-Sonne, dann werden sie hineinwachsen 
in das Gebiet, wo wir Ihn zunächst treffen werden durch das {unser} Hineinwachsen in das geheimnisvolle Land 
der Erden-Menschen-Sonne.“ (GA 118, 6.3.1910, Dornach 1984, S. 129 ff . Jedes Mal Austausch von Rudolf Steiners 
Ausdruck «Schamballa» mit «Erden-Menschen-Sonne» durch den Verfasser.)

{Was wird in 2500 Jahren sein ?  -  Etwa die Mitte der Slawischen Kulturepoche.  Aber schon begonnen hat diese Zukunft, und wir 
können sie jetzt schon bahnen !}

89



F.  Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte

Und nun zum Fazit.

90 



G.  Fazit

G.  Fazit

G.1. Literatur und Dank I

Ohne
--  Dankmar Bosse : „Die gemeinsame Evolution von Erde und Mensch. Entwurf einer Geologie und 
Paläontologie der lebendigen Erde“, 2002,

-  idem, erweitert in seiner Ergänzung „Der Zeitbegriff in der Erdgeschichte”,

-  idem, erweitert in seiner Ergänzung „Fragen an moderne Evolutionskonzepte”, 2006,

-  idem : „Die Lebenssphäre der Erde. Ihre Evolution in den geologischen Phänomenen, in Goethes Studien und in
Rudolf Steiners Forschungen“, 2012, und

-  idem : „Die Evolution der Minerale zwischen Kosmos und Erde. Entwurf einer Mineralogie und 
Kristallographie der lebendigen Erde“, 2015,

hätte es die hiesige Zusammenstellung nicht geben können. Auf seine eigenen Beobachtungen der Phänomene 
sowie die überwältigenden geisteswissenschaftlichen Schauungen R. Steiners aufbauend vergleicht Bosse mit 
wunderbarer Gründlichkeit und verständlichem, mitnehmendem Stil sein eigenes Studienfach, die Geologie, mit 
Steiners geisteswissenschaftlichen Schauungen.  Uns Verfassern haben Bosses anschauliche, erlebbare 
Darstellungen, die er immer auf Konsistenz geprüft hat, viel Vorstellungskraft gegeben.  Daher die vielen, 
ausführlichen Zitate.  Nicht immer allerdings gaben wir seine Originalstelle an, wenn einige Worte von ihm, 
stilistisch umgebaut, hier besser passten.

Und doch ist eine Nuance anders.  D. Bosse baut auf R. Steiners Weltbild auf.  „Die Phänomene führen direkt zur 
Geisteswissenschaft.“ (D. Bosse).  Heutzutage jedoch werden bei uns sowohl exoterische als auch esoterische 
Sichtweisen immer häufiger nebeneinander akzeptiert.  Verpflichtet dies uns Esoteriker nicht, uns den 
exoterischen Sichtweisen ebenfalls zu öffnen ?  Würde es uns nicht verhelfen, der Hegelschen nicht endenden 
Spirale von Thesen, Antithesen und Synthesen zu folgen ?  -  Im hiesigen Buch werden Äußerungen R. Steiners 
neben andere Erkenntnisse gesetzt und manchmal auch in Frage gestellt, etwa in den Nachtrag-Kapiteln.

Weiterhin :

–  Rudolf Steiner Gesamtausgabe (GA) mit teils von D. Bosse und Anderen übernommenen Zitaten.  Sowie „Der
Ursprung des Menschen im Lichte der Geisteswissenschaft“, Vortrag vom 26.2.1912, Rudolf Steiner Ausgabe Nr.
102 im Archiati Verlag.  Dieser Vortrag wurde bisher noch nicht gedruckt und hat keine GA-Nummer.  Er ist 
besonders wertvoll, weil er das Nebeneinander von geistiger und physischer Weltsicht klar darlegt.  Ebenfalls 
beschäftigt sich mit diesem Thema : im Archiati Verlag : Reihe „Leben nach dem Tod“, Band „Mit den Toten 
leben“.  -  Ferner „Spirituelle Perspektiven“ im R. Steiner Verlag : „Stichwort Karma“, 2013, „Stichwort Lüge“, 
2015, und „Stichwort Zeit“, 2018.

Geisteswissenschaftliche Schauungen und Überlegungen R. Steiners und D. Bosses konnten uns durch 
Vergleiche mit von Bosse nachgeprüften Fakten plausibel werden {bis auf einige im nächsten Kapitel genannte 
Grundzusammenhänge}.  Nämlich :
-  dass unter einem bestimmten geistigen, anthropozentrischen Aspekt auch ein geozentrisches Weltbild Sinn 

macht ;
-  dass alles, alles zunächst geistig existierte und von Geistwesen ins Physische entwickelt wurde ;
-  dass auch die Erde, die Sonne und alle Weltenkörper nicht als Erstes daraus entstanden, dass sich 

Weltraummaterie zusammenballte, sondern aus dem Willen von Geistwesen ;
-  dass es vor dem materiellen Beginn des Sonnensystems mindestens einen Entwicklungszustand gegeben haben 

muss, der, so scheint uns Verfassern, eher noch vor der Singularität und dem Urknall zu veranschlagen
ist ;

91



G.  Fazit

-  dass nach der Trennung von Sonne und Erde (die noch den Mond enthielt) die Erde aus bisher noch nicht 
naturwissenschaftlich bestätigten Gründen eine Seite von ihr bevorzugt der Sonne zugewandt haben 
muss, sodass die Bodenentwicklung dort, am ‚Wärmepol‘, wegen der Sonnenwärme rascher 
voranschreiten konnte als über der der Sonne abgewandten Erdhälfte und somit Urkontinente eher auf
der Sonnenseite der Erde entstehen konnten … ;

-  … sodass sich die Erdoberfläche vor allem an ihrer Sonnenseite differenzierte : Urkontinente entstanden ;
-  dass der Mond sich aus der sonnenabgewandten Seite (‚Kältepol‘), also aus dem noch nicht sonnengehärteten 

Gestein loslösen konnte ;
-  dass die ursprüngliche Erdatmosphäre nicht aus reiner Luft, nicht einmal nur aus anderen Gasen bestand, 

sondern Nebel mit hochmolekulare Substanzen aus Sternenstaub enthielt, die, dank Eiweißstoffen, der
damaligen Atmosphäre eine kolloidale Konsistenz gaben, in der Lebewesen schweben und sich 
entwickeln konnten, ...

-... so dass sich die Bezeichnung ‚Lebenssphäre‘ rechtfertigt ;
-  dass die Lebenssphäre durch die Sonneneinstrahlung in ihrem oberen Bereich wärmer blieb als die untere und 

sich das Leben eher in der oberen Lebenssphäre entwickelte ;
-  dass die Lebenssphäre in ihren unteren Teilen nach und nach abzukühlen begann …
-  … wodurch diese unteren Teile weniger tragfähig wurden als die oberen …
-  … und die schwereren Lebewesen in ihr niedersanken ;
-  dass diese niedersinkenden Lebewesen teilweise in die noch glutheißen Basalt-Ur-Ozeane sanken und dort 

verbrannten, andere aber auch auf die Urkontinente sanken …
-  … und ihre Leichname in den Geosynklinalen [Großmulden, Senkungsräumen der Erdkruste] Flachmeere 

bildeten, die wegen ihrer hohen Viskosität am ehesten an ihren Rändern verhärteten, sodass sie nicht 
in die Ur-Ozeane abfließen konnten ;

-  dass die auf den Ur-Kontinenten außerhalb der Flachmeere lebenden Lebewesen sich bodennah entwickelten 
und das Luft-Nebel-Gemisch der unteren Teilen der Lebenssphäre atmeten, Lungen entwickelten …

-  … und vom Land aus in die Flüssigkeit, ‚Wasser‘, der Flachmeere wanderten …
-  … sodass Lungen früher entstanden als Kiemen ;
-  dass ferner die dünnwandigen, lufthaltigen Knochen der Saurier deren Gewicht nur in einer dichteren 

Atmosphäre tragen konnten als in der heutigen ;
-  dass die Saurier ihre Eier noch von der warmen Atmosphäre ihrer Zeit ausbrüten lassen konnten, während die 

heutige kühlere Luft die Reptilien veranlasst, ihre Eier von warmem Erdboden ausbrüten zu lassen, 
und die Vögel dies sogar selbst tun müssen ;

-  dass die ungeheuren Mengen an heutigem Erdöl und Erdgas unmöglich nur von verrottendem Plankton 
herstammen können, sondern nur denkbar sind, weil sich die Lebenssphäre am Übergang vom 
Erdmittelalter zur Erdneuzeit [Kreidezeit, vor ca. 145 – 66 Mio. J., → Paläogen / Paläozän] auch in 
ihren oberen Teilen durch weitere Abkühlung in ihrem kolloidalen Eiweißanteil verdichtete, 
niederschlug und die Gashydrate bildete, die sich zu Steinkohle verdichteten und ...

-… sich jetzt erst Landschaften durch Niederschläge bilden konnten.

So geisteswissenschaftliche Schauungen und Überlegungen R. Steiners und D. Bosses.

Das Weltbild R. Steiners basiert auf der linearen Zeitskala des solaren Weltjahres.  Es lässt sich aber einfügen in 
die auch populärwissenschaftlich akzeptierte Zeitenfolge einer logarithmischen radiometrisch basierenden 
Zeitskala.  Als einen Bezugspunkt kann man zum Beispiel die frühesten Fossilien mit menschenähnlicher Gestalt 
nehmen : Australopithecus «südlicher Affe» africanus, vor ~ 3 – 2,1 Mio. J..  Nach Steiners linearer Skala des 
Sonnenlaufs entspricht das ~ 15 T. J. v. Chr..  Steiners „Jahr“ und das naturwissenschaftliche «Jahr» bedeuten 
Verschiedenes.  Schauen Sie nur in Bosses Diagramm (2002, S. 36 sowie 44 , und 2015, S. 623 und ferner hier im 
Abschnitt I. «Darstellungen», Kapitel 1 «Diagramm-Auszug: vergleichende Zeittafel»).

Ferner :
Ammon, Doris : «‘Grünes Internet’. Forschung belegt pflanzliche Kommunikation», zdf 21.7.2019.  

https://www.zdf.de/nachrichten/heute/planet-e-reden-baeume-gruenes-internet-forschung-belegt-
pflanzliche-kommunikation-100.html

Ben-Aharon, Yeshayahu : „Das Ereignis in Wissenschaft, Geschichte, Philosophie und Kunst“ , I 2013.
– idem : „Die drei Begegnungen : Christus, Michael und Anthroposophie“ , I 2022.

92 



G.1. Literatur und Dank I

– idem : „Menschendämmerung und Auferstehung der Menschheit. Die Geschichte der Michael-Bewegung seit 
dem Tod Rudolf Steiners. Eine esoterische Studie“ , II 2021.
– idem : „Jerusalem : Die Rolle des hebräischen Volkes in der spirituellen Biografie der Menschheit“ , I 2024.
– idem : „Das spirituelle Ereignis des 20. Jahrhunderts : Eine Imagination : Die okkulte Bedeutung der 12 Jahre 
von 1933 bis 1945“ , II 2024.
– idem : „Michaelisches Yoga : Sich selbst einen neuen Ätherleib und eine ätherische Individualität erschaffen“ , 
II 2024.
– idem : „Die Grundsteinlegung der Michael-Bewegung im 21. Jahrhundert : Die Hundertjahrfeier der 
Weihnachtstagung 1923 - 2023“ , I 2025.
Benesch, Friedrich : „Der Turmalin“, 1990.
– «Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers», 1984.
Buber, Martin, & Rosenzweig, Franz : «Die Schrift», 1976.
Cloos, Walther : „Lebensstufen der Erde“, 1958.
Debus, Michael : „Materie und Licht. Der Schwellenübergang des modernen Bewusstseins“ , 1977.
Delor, Andreas : „Kampf um Atlantis. Ein Beitrag zur anthroposophischen Atlantis-Diskussion“, II 2005.
– idem : Reihe „Atlantis aus aktueller hellsichtiger und naturwissenschaftlicher Sicht“ :
– -- Band 1 : „Der südliche Auswanderstrom aus Atlantis - Platons Atlantis, Azoren-Atlantis, die Sintflut“, VII 

2019.
– -- Band 2 : „Der südliche Auswanderstrom aus Atlantis, Teil II : Indien, Ägypten, Sumer, MU, Jericho, 

Tiahuanaco“, I 2012.
– -- Band 3 : „Der nordische Auswanderstrom aus Atlantis. Das Thule-Geheimnis“, IV 2019.
– -- Band 4 : „Die 7., «mongolische» Atlantis-Epoche. Vom Ursprung der Völker“, IV 2020.
– -- Band 5a : „In den Tiefen von Atlantis“, Teil I : „Gottessöhne und Erdentöchter“,  IV 2019.
– -- Band 5b : „In den Tiefen von Atlantis“, Teil II : „Das goldene Zeitalter von Atlantis. Vainämoinen und die 

Geburt der Sprache“,  IV 1019.
– -- Band 6 : „Lemurien I : Feuerkatastrophen, Inkarnation der Urvölker, Kain und Abel“,  II 2017.
– -- Band 7 : „Lemurien II : zwischen Sonnentrennung und Mondentrennung“,  2015.
– -- Band 8 : „Die Hyperboräische und Polarische Epoche und die Zustände 'davor' : Umstülpung von Zeit, Raum 

und Materie“,  2016.
Delor bringt in seinen Atlantis-Bänden eine breit gefächerte Sammlung aus Steinerzitaten, die er durchweg mit 
abwägend kritischen eigenen Gedanken durchdringt.  Ferner zitiert er ausgiebig auch zeitgenössische hellsichtige 
Stellungnahmen und setzt sie in Beziehung zu Sagen und Glaubensinhalten aus anderen Kulturen.  So ist es ihm 
möglich, u. a. Inkarnationsketten von Persönlichkeiten über verschiedene Kulturen hinweg zu verfolgen.  Eine 
anregend detaillierte Gesamtschau.  Wegen der Fülle der teils stichwortartigen Anregungen sollte man jederzeit 
Zugang zu Wikipedia haben, um Delors Hinweise nicht zu überlesen.
De Waal, Frans : «Der Affe in uns», 2007.
Frieling, Rudolf : „Christentum und Islam.  Der Geisteskampf um das Menschenbild“, 1981.
Gagliano, Monica : «Manche Pflanzen lassen sich trainieren wie Tiere», GDI-impuls vom 17.1.2022 , S. 22 – 25.
Gerges, Christiane : „Die Frage nach einem zeitgemäßen Mysterienkultus“, 2020.
Hawking, Stephen : «Eine wunderbare Zeit zu leben», 2017.
Holland, Martin : «Mars : Wasser aus einstigem Riesenozean gar nicht ins All entwichen», heise.de 03/2021.
Hollerbach, Lothar : „Es gibt keinen Tod. Warum wir unsterblich sind“, 2013.
Hueck, Christoph : „Intuition – das Auge der Seele“, III 2016.
Janjic, Aleksandar : «Viren – Ursprung des Lebens ?», Interview Dominik Irtenkauf, Telepolis 7.5.2020.
Hostert, Alexandra : «Wenn Pflanzen miteinander kommunizieren», wdr 3.5.18.  

https://www1.wdr.de/wissen/natur/pflanzen-kommunikation-wurzeln-100.html
Kux, Matthias : „Motorische Nerven : Hat Steiner sich geirrt ?“, info 3 , IX/‘13 , S. 60.
Lievegoed, Bernard : „Über die Rettung der Seele“, II 1993.
Marti, Ernst Otto: „Das Ätherische. Eine Erweiterung der Naturwissenschaft durch Anthroposophie“, 1974.
Martineau, John : „Das kleine Buch des Zufalls im Sonnensystem“, in : John Martineau [Hrsg.] : „Quadrivium“, 

2015.
Meyer, Frank, info3 vom Dezember 2018.
Meyer, Thomas : „Der Meditationsweg der Michaelschule heute“ in : Thomas Meyer [Hrsg.] : „Der 

Meditationsweg der Michaelschule in neunzehn Stufen. Rudolf Steiners esoterisches Vermächtnis aus 

93



G.  Fazit

dem Jahre 1924“, V 2016.
Mühlbauer, Peter : «Kultur und Evolution : Ziegen wurden dreimal domestiziert», Telepolis 6.7.18, und «Brot ist 

älter als Ackerbau», Telepolis 18.7.18.
Müller, Wolfgang : „Eine Anthroposophie, die keine mehr ist ?“, info3 , Feb.’21 , S. 55.
Müller-Wiedemann, Hans : “Cultivating Social Ethic” {Soziale Ethik fördern}, in : Urieli, Baruch Luke, & 

Müller-Wiedemann, Hans : “Learning to Experience the Etheric World : Empathy, the After-Image 
and a New Social Ethic” {Die ätherische Welt erfahren : Empathie, das Nachbild und eine neue 
soziale Ethik}, 1998.

Murtaza, Muhammad Sameer, info3 , Juni 2018.
Naica-Loebell, Andrea : «Muschelkette als Statussymbol», Telepolis 28.6.06 ; «Die älteste Höhlenmalerei der 

Welt in Indonesien», Telepolis 11.10.14 ; «Vom Werden und Vergehen des Neandertalers», Telepolis 
27.3.16 ; «Älteste Höhlenmalerei der Welt auf Borneo entdeckt», Telepolis 8.11.18 ; «Kunst der 
Neandertaler», Telepolis 25.2.18. ; «Älteste Jagd-Malerei der Menschheitsgeschichte», Telepolis 
15.12.19 ; «Der Abschied des Neandertalers», Telepolis 21.3.21.

Neider, Andreas : „Der Mensch und das Geheimnis der Zeit : Zum Verständnis der Zeit im Werk Rudolf Steiners“,
2016.

Perlas, Nicanor : “Humanity‘s Last Stand : The Challenge of Artificial Intelligence : A Spiritual - Scientific 
Response” 2018 {Die letzte Chance für die Menschheit : KI fordert uns heraus : Eine 
geisteswissenschaftliche Antwort}.

Prokofieff, Sergej Olegowitsch : „Die zwölf Heiligen Nächte und die geistigen Hierarchien“, 1986.
Reichholf, Josef Helmut : «Das Rätsel der Menschwerdung. Die Entstehung des Menschen im Wechselspiel mit 

der Natur», I 1990, und «Warum die Menschen sesshaft wurden», III 2012.
Reuschle, Frieda Margarete [Hrsg.] : „Wandlung“, VII 1989.  Diesem Bändchen sind die meisten Mottozitate auf 

Seite 2 des Teiles 1 entnommen.  Das Kepler-Zitat datiert etwa ein Jahrhundert später als das 
Leonardo da Vincis, gehört aber inhaltlich ins Mittelalter.  Abgesehen davon, dass die Renaissance 
Jahrhunderte brauchte, um über die Alpen ins Römische Reich Deutscher Nation zu gelangen, könnte 
Keplers Glaubensbekenntnis (Gemütsseele) auch unter der Androhung von Folter und Ketzertod 
entstanden sein.

Rojas, Raúl : «Das kosmologische Prinzip und die Mittelmäßigkeit der Erde», Telepolis 17.12.17, und «Das 
Tagebuch des Universums», Telepolis 2.6.18.

Rötzer, Florian : «Die Tage auf der Erde werden immer länger», Telepolis 6.6.18 ; «Rasantes Insektensterben 
auch in Regenwaldschutzgebieten», Telepolis 22.10.18 ; «Hat ein kleiner Fisch Selbstbewusstsein ?», 
Telepolis 13.10.19 ; und «Hat sich der aufrechte Gang bei Primaten im Allgäu vor 12 Millionen 
Jahren im Allgäu entwickelt ?», Telepolis 7.11.19.

Rovelli, Carlo : «Weiße Löcher. Ein neues Bild des Universums», 2023.
Sapolsky Robert : «Behave. The Biology of Humans at Our Best and Worst», 2017. = «Gewalt und Mitgefühl: 

Die Biologie des menschlichen Verhaltens. Über die Ursachen und die Entstehung von Gewalt», 2021.
Schad, Wolfgang : „Der Darwinismus im Rückblick und Vorblick“, 2017.
Schneider, Joh. W. : „Der Doppelgänger. Die Schattenseite unserer selbst.“, S. 51 f.
Selg, Peter : „Rudolf Steiner und die Vorträge über das fünfte Evangelium“, II 2010.
– idem : „Die Auseinandersetzung mit dem Bösen“, II 2020.
– idem : „Die Sprache des Hüters“, I 2020.
Urieli, Baruch Luke : “The Development of the After-Image Faculty in Modern Man and the Sacrifice of Kaspar 

Hauser” {Wie sich die Fähigkeit zu Nachbildern im modernen Menschen entwickelt, und das Opfer 
Kaspar Husers} , in : Urieli, Baruch Luke, & Müller-Wiedemann, Hans : “Learning to Experience the 
Etheric World : Empathy, the After-Iage and a New Social Ethic” {Die ätherische Welt erfahren : 
Empathie, das Nachbild und eine neue soziale Ethik}, 1998.

– idem : “Male and Female“, 2001.
Wikipedia.  Im hier behandelten Sachgebiet hat sich die deutschsprachige Version als am nützlichsten erwiesen. 

Die englischsprachige Ausgabe lohnt für naturwissenschaftliche Vertiefungen, die 
französischsprachige für Übersichten, und Artikel in anderen europäischen Sprachen sind 
überwiegend abkürzende Übersetzungen der 3 genannten.

DIE ZEIT Nr. 14/18 vom 28.3.‘18 : Infografik «Wie wir entstanden» von Franziska Lorenz, Jochen Stuhrmann ;
– DIE ZEIT Nr. 46/19 vom 7.11.‘19 : «Udo der Frühaufsteher» von Urs Willmann über den aufrecht gehenden 

94 



G.1. Literatur und Dank I

Vor- und Frühmenschen oder Voraffen Danuvius guggenmosi ;
– DIE ZEIT Nr. 52/19 vom 12.12.19 : «Es werde Kunst» von Ulrich Bahnsen und Urs Willmann ;
– DIE ZEIT Nr. 53/19 vom 18.12.19 : «Der Beginn des Lebens» von Ulrich Bahnsen ;
– DIE ZEIT Nr. 13/20 vom 23.4.’20 : «Bumerang der Steinzeit» von Urs Willmann über älteste Speere und 

Wurfhölzer in Niedersachsen  ; und vom gleichen Autor :
– DIE ZEIT Nr. 4/21 vom 21.1.21 : «Er lehrte uns atmen» über Lungenfische als unsere Ahnen.
Ziemke, Axel : „Steiner hat sich geirrt !“, info 3 , V/2013 , S. 54 .

Ist im Text der Name des Zitierten genannt, nicht aber die zitierte Stelle, so handelt es sich meist um eine 
mündliche Mitteilung oder um eine per E-Mail.

95



G.  Fazit

G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

„Es könnte wie ein Alp lasten auf jener Weltanschauung, welche die Geisteswissenschaft zu ihrer
Grundlage hat, wenn in Ernst und in Wahrheit diese Weltanschauung in einen Gegensatz 
kommen müsste zu den berechtigten Ergebnissen naturwissenschaftlicher Forschung (…). 
Insbesondere aber müsste es bedrückend wirken, wenn diese Geisteswissenschaft sich in 
Widerspruch setzen müsste mit einem Zweig naturwissenschaftlicher Forschung, der 
verhältnismäßig zu den jüngsten gehört (...). Dieser junge Zweig naturwissenschaftlicher 
Forschung ist die Geologie (…).“ (R.Steiner 60:315 , XI : 9.2.1911).

„Ja, es muss schon der Weg der modernen Naturforschung in das Gebiet anthroposophischer 
Geistesforschung herübergenommen werden, wenn man zu echten, zu gültigen Formulierungen 
der Ideen kommen will, {d.h.} wenn man nicht im Dilettantischen, im Laienhaften steckenbleiben 
will. Wer es ernst mit seiner Zeit (Epoche) nimmt, muss ja immer ein gewisses Verhältnis zu 
seiner Zeit haben. Daher ist es nötig, dass, wenn von den Erkenntnisquellen anthroposophischer 
Geisteswissenschaft gesprochen wird, auf dieses Verhältnis zu den anderen Erkenntnisquellen 
der gegenwärtigen Epoche hingewiesen wird.“ (R.Steiner „Anthroposophie - ihre Erkenntniswurzeln
und Lebensfrüchte“ (1921), S. 66).

Ist bis hierher eine Synthese gelungen ?  -  Ja, zum Teil : ein Syntheseversuch.  Allerdings im geistigen 
Bereich und in unserer Zukunft.  In unserer hiesigen Sinneswelt allerdings ist bisher nur eine 
Gegenüberstellung gelungen.  Sie wollen wir im Folgenden zunächst betrachten.

Hat sich denn die Mühe gelohnt ?  -  Natürlich meinen wir : ja.  Wir konnten lernen, eine andere Meinung ernst zu
nehmen, auch wenn sie dem Mainstream nicht entspricht.  Wir konnten lernen, Lösungsmöglichkeiten der 
Gegenseite mit zu denken, auch wenn sie noch nicht nachgewiesen sind.  Wir konnten lernen, nicht nur die eigene 
Meinung sondern auch die andere auf Inkonsistenzen zu prüfen, ohne sie sogleich zu verwerfen.

Konkret bleibt uns festzustellen, worin Heliozentrismus und Geozentrismus sich nicht einig sind, ohne dem
Anderen logische Fehler nachweisen zu können oder zu wollen.  Beginnen wir mit dem, was der 
Heliozentriker den Geozentriker fragen könnte :

Das früheste Zeitalter der ERDE, Polaris,  -  kann es zur Singularität vor dem Urknall oder zur Entstehung des 
Sonnensystems gehören ?

Das zweite Zeitalter, Hyperboräis,  -  kann es zur Entstehung des Weltalls oder des Sonnen-Kosmos gehören ?

Haben sich die einzelnen Sonnenplaneten vom jeweiligen Rest des Sonnen-Kosmos getrennt ?  Wie ?  Trifft die 
These (cf. J. Martineau 2015, S. 298) zu, dass  - zusätzlich zur Ausgasung der Oberfläche eines Planeten -  
Sonnenwind die leichteren Partikel an den jeweiligen Außengrenzen des Sonnen-Kosmos gesammelt habe ?  So 
hätten die Gasplaneten jenseits des Asteroidengürtels entstehen können.  Asteroiden in größerer Nähe zum 
jeweiligen Zentrum des Sonnen-Kosmos hätten sich zu den festen Planeten verdichten können.  Dies könnte den 
zentripetalen Kräften entsprechen, die Steiner erwähnt.  Zentrifugale Kräfte würden dann auf die Gasplaneten 
weisen.  Wäre es dann eher sinnvoll, zwischen Planeten außerhalb und innerhalb des Asteroidengürtels zu 
unterscheiden statt zwischen ober- und untersonnigen Planeten : Planeten, die im esoterischen Weltbild außerhalb 
bzw. innerhalb der Planetensphäre der Sonne liegen ?  Mars, inzwischen als Planet mit fester Oberfläche erkannt, 
wäre dann nicht mehr „obersonnig“.  Zur Erinnerung : Im geozentrischen Weltbild sind Sonne und Erde 
vertauscht gegenüber dem heliozentrischen Weltbild.

96 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

Warum wird der planetarische Entwicklungszustand, der mit der Verselbständigung des Planeten Saturn endete, 
‚ALTER SATURN‘ genannt und der, der mit der Verselbständigung der Sonne endete, ‚ALTE SONNE‘,  -  nicht 
aber entstand ein planetarischer Entwicklungszustand ‚Alter Jupiter‘, als der Jupiter den restlichen Sonnenkosmos 
verlässt, und ebenso entstand nicht ein ‚Alter Mars‘, als der Mars den restlichen Sonnenkosmos verließ ?  Beide 
verselbständigten sich während des planetarischer Entwicklungszustands ALTE SONNE.

Ist der Mond wirklich härter als die Erde ?  Physikalisch nicht.  Ist eine geistige Härte gemeint ?  Was könnte das 
für eine Härte sein ?

Stimmt es, dass sich die Erdachse seit dem Mondaustritt um mindestens ~ 58 Grad geneigt habe ?  Die Geologie 
weiß nichts von so großen Veränderungen.  Doch nur so können sich ursprünglich nur ein Wärmepol und ein 
Kältepol gebildet haben, Orte, die der Sonne ständig zugewandt bzw. abgewandt waren.  Der Sonne ständig 
zugewandt, seien die glühend heißen Brocken, auf der Magma schwimmend, eher von den Sonnenstrahlen 
gehärtet worden als am Kältepol.  So habe sich Pangäa bilden können und das Leben habe sich aus dem 
Schwebezustand der Lebenssphäre auf den Boden, nicht ins lebensfeindliche Magma-Meer, absenken können.  So
hätten sich Lebewesen erst vom halbwegs festen Boden ins später entstandene Flachmeer-Wasser hinein 
entwickelt, und Lungen seien eher entstanden als Kiemen.  Alles Befunde, die denen der Paläobiologie nicht 
entsprechen.

Die Esoterik aber erkennt an solchen förderlichen Lebensbedingungen das Paradies.  Tatsächlich verorten heutige 
Hellsichtige den Wärmepol auf Pangäa in der Gegend des heutigen Palästina.  Die mittelalterliche Weltkarte im 
Ebstorfer Damenstift  - siehe im Kapitel  A.1. «Ist die Erde eine Scheibe ?» -  scheint doch nicht in jeder Hinsicht Unrecht
gehabt zu haben, als sie Jerusalem als den Mittelpunkt der Erdoberfläche erkannte und ‚oben‘ davon, in Richtung 
Osten, Sonnenaufgang, das Paradies.

Der Kältepol dagegen, auf der anderen Seite der Erdkugel, sei der Sonne ständig abgewandt gewesen, die Brocken
hätten sich nicht gehärtet und ein hypothetischer Protoplanet namens Theia habe durch die eigenen 
Gravitationskräfte den Mond aus der Erde heraussaugen können.  Der Kältepol habe dem Wärmepol  - Palästina - 
gegenüber gelegen, in etwa dort, wo sich heute die Osterinsel befindet.

Kann sich die Erdachse überhaupt von der Wärmepol-Kältepol-Lage zur heutigen Position verschoben haben ?  -  
Es ist unwahrscheinlich, dass Theia den Mond exakt aus dem Kältepol herausgesogen habe.  Wahrscheinlicher lag
die herausgesogene Masse nicht genau um den Kältepol herum.  So kann der Verlust der Mondmasse der Resterde
Unwuchten beschert haben.  Auch die nicht genau entsprechende Lage Pangäas um den Wärmepol herum kann zu
Unwuchten geführt haben.  Durch beide Kräfte kann man sich eine Präzession der Erdachse vorstellen, wie sie 
tatsächlich heute besteht.  Es ist möglich, dass die Präzession die damaligen riesigen Massenbewegungen nicht 
kompensieren konnte und sich die Erdachse  - und wohl auch ihre Umlaufbahn um die Sonne -  verschob.  
Allerdings haben wir Verfasser bisher keine Belege in diese Richtung gefunden und auch keine Gegenmeinungen.

Manche Frage lässt sich derzeit noch nur geistig beantworten :

Zum einen, ob die schaffenden geistigen Wesenheiten, die wir insgesamt «Gott» nennen, das Sonnensystem nur 
um des Menschen willen geschaffen haben ?  So können wir zu einem anthropozentrischen Weltbild gekommen 
sein, eigentlich einem anthropozentrischen Weltbild, zu rechtfertigen durch unsere Sehnsucht nach Gott.  Wohl 
nur dann könnte man sich ein geozentrisches Weltbild zugestehen, denn astronomisch besteht es nicht.

Ferner, ob pflanzliches und tierisches Leben aus der lebendigen Erde entstanden sind und tote Materie quasi ein 
Abfallprodukt des Lebens ist ?  Das Leben ist also nicht aus toter Materie entstanden, wie die 
Naturwissenschaften postulieren ?

Drittens, ob die Erde initial keine Eigenrotation enthielt.  Physikalisch ist dies so gut wie unmöglich, siehe im Teil 1 
das Kapitel  C.2. «Erdrotation aus dem Drehmoment zusammenstoßender Teilchen».  Hätte sich die Erde so langsam um ihre 
Achse gedreht, dass sie der Sonne so gut wie ständig die gleiche Seite zugekehrt hätte, so hätte Erdmagnetismus 
nicht entstehen können und damit kein elektromagnetisches Feld, das alles Leben vor den UV-Strahlen der Sonne 
schützt.  Dann hätte  - bei heutiger Ekliptik -  kein Erdenleben in der uns bekannten Form entstehen können.

Aber auch zwischen den esoterischen Weltanschauungen herrscht Uneinigkeit :

97



G.  Fazit

Sowohl von „Atlantis“ als auch von „Lemuria“ sind unter Esoterikern sogar die Position und die Ausdehnung 
umstritten.  Lemurias Lage zwischen Asien und Indien, bevor dieses an Asien andockte, wird nur von manchen 
Esoterikern anerkannt.  Nicht was heute der indische Subkontinent ist, habe, aus der Umgebung des heutigen 
Madagaskar kommend, den Himalaya aufgefaltet, sondern davor habe der indische Subkontinent Lemuria unter 
das heutige Tibetanische Hochland geschoben, sodass man keine Nachweise von Lemuria mehr finden könne.

Und auf der anderen Seite diskutiert die 'scientific community' nur, ob die Überquerung der Behring-Straße schon 
ca. 30 T. J. früher stattgefunden haben könnte als bisher angenommen.  Denn es wurden handbearbeitete Knochen 
in Alaska auf einer Insel des Yukon gefunden, mehr als 40 T. J. alt.  Kein Gedanke daran, ob eine Besiedlung von 
Osten her denkbar wäre, wie R. Steiner sie als Exodus aus Atlantis beschreibt für die Zeit ~ 9 – 6 T. J. v. Chr.  Er 
benutzt die lineare solare Zeitskala.  Seine hellsichtige Erkenntnis passt hervorragend zu ~ 70 – 10,3 T. J. auf einer
logarithmischen radiometrischen Zeitskala (aus Bosse 2002, S. 44 ; 2012, S. 36 ; 2015, S. 623, sowie im Abschnitt I. 
«Darstellungen» das Kapitel 1 «Diagramm-Auszug : vergleichende Zeittafel»), mit der die 'scientific community' 
rechnet.  40 T. J. auf der verwendeten logarithmischen Zeitskala entspricht ~ 8 T. J. v. Chr. auf der linearen 
Sonnenzeitskala.  Bisher hatte man angenommen, Nordamerika sei nur von Asien über die Beringstraße besiedelt 
worden, und zwar als der Meeresspiegel Eiszeit-bedingt mindestens 100 m tiefer lag als heutzutage.  Das war vor 
~ 10 – 12 T. J. der Fall.  Aber, so (Delor 4:26 – 51), nicht zum ersten Mal erfolgte eine Besiedlung Nordamerikas 
über die Beringstraße.  Besiedlungen Nordamerikas von Atlantis aus fanden, so Delor, schon mehr als 50 
Jahrtausende früher statt.

Bis auf erfrischende Ausnahmen, wie zum Beispiel Delor, wirkt es auf beiden Seiten wie ein Diskurs unter 
Menschen, die glauben, sich beharrlich einer anderen Anschauung verschließen zu müssen.  Wie in einem 
Glauben  -  tiefer als bei einer Meinungsverschiedenheit.  Eher diskutiert die 'scientific community' zum Beispiel, 
ob die Knochenritzungen am Yukon nicht doch von Raubtieren stammen könnten, statt über eine frühe Besiedlung
beider Amerikas von Osten her nachzudenken.

Weiter.  Zeitbedingt konnte R. Steiner nicht anthropologische Entdeckungen von 2017 bis 2019 berücksichtigen.  
Umso erstaunlicher ist die zeitliche Übereinstimmung von Steiners Angaben mit folgenden Funden : In 
südfranzösischen Höhlen fanden sich Tropfsteinteile.  Diese sind in Kreisen oder ähnlichen Formationen 
angeordnet und waren auf annähernd gleiche Länge abgebrochen worden.  Dies setzte schon Fackeln und 
planendes Denken voraus.  Das Alter wird als ~ 176,5 T. J. auf der obigen logarithmischen radiometrischen 
Zeitskala angegeben, das sind ~ 12,5 T. J. v. Chr. auf der linearen Sonnenzeitskala.  Schon während der 
lemurischen Wanderbewegungen um Atlantis muss es in Afrika und Spanien / Südfrankreich planende und für 
Höhlenarbeiten zivilisatorisch befähigte Frühmenschen gegeben haben.  Woher kamen sie ?  Wo lernten sie solche
Techniken anwenden ?  Wie entstand ihr Impuls ?

Persönlich können wir Verfasser uns nicht immer Steiner anschließen.  Es widerspricht unseren anerzogenen 
Sinnzusammenhängen, dass alle Gesteine und alles Leben  - Archaeen, Bakterien, Viren, Urpflanzen, Urtiere, 
Pflanzen und Tiere -  allesamt als evolutionäre physische Eliminationsprodukte der ursprünglich geistigen 
Menschenwerdung entstanden sein sollen, um der sich entwickelnden Inkarnation des geistigen Menschenkeims 
willen (vgl. R.Steiner 60:33).  Wo doch die Naturwissenschaften den physischen Menschen als aus toter Materie und 
der Evolution aller Lebewesen entstanden ansehen sowie als von Urahnen abstammend, die er mit Menschenaffen
gemeinsam hat.

Gewiss, Gott liebt uns.  Das ist auch unser fester Glaube.  Aber nicht nur uns liebt Er.  Dass wir Gottes Kinder 
seien, beschränkt sich für uns Verfasser nicht auf Menschen.  Aus meiner Sicht liebt Er alle seine Geschöpfe : 
Lebewesen, Gegenstände, Natur und auch von Menschen Geschaffenes : Technik zum Beispiel.  Auch in jedem 
Atom ist Er liebevoll enthalten.

Und einem weiteren Gesichtspunkt können wir uns nicht anschließen, wie zuletzt in (R.Steiner 6:80 , VI) gelesen.  
Der Mensch sei das endgültige, vollkommenste Geschöpf und der allen Geschöpfen gemeinsamen Ur-Idee am 
nächsten.  -  In allen unseren Aspekten (Wesensgliedern) finden wir Verfasser reichlich Unvollkommenes.  Gerade
weil Homo sapiens alle seine Vormenschen eliminiert hat  - und noch immer auch seinesgleichen eliminiert - , 
hoffen wir doch, dass es nach uns ebenfalls Arten von Lebewesen geben wird und zumindest sie sich weiter 
werden entwickeln, weiser werden dürfen.  -  Ferner : Angeblich stünden wir als physisch unspezialisierte Spezies

98 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

der Ur-Idee am nächsten.  Tatsächlich sind wir anatomisch unter allen anderen Tieren extrem Vorderhirn-
spezialisiert.  Darin, dass wir der Ur-Idee am nächsten stünden, sehen wir Verfasser eine Hybris.  Sie fördert 
unseren Überlebenstrieb und ist damit verständlich.  Sie gewinnt dadurch aber keineswegs an Wahrscheinlichkeit. 
Die Gefahr solch einer sehr menschlichen Hybris wäre, dass wir uns selbstzufrieden auf dem bisher Erreichten 
ausruhen zu können meinen.  Das wäre ein Irrtum.  Nach einem Entwicklungsschritt ist vor dem nächsten.

Dieses Thema erfährt eine Steigerung in dem folgenden :

Wir Menschen seien Erschaffende, somit Göttern gleich, dadurch, dass wir gedanklich in Freiheit Neues 
erschaffen, was es zuvor nirgends gegeben habe.  Wir Verfasser sehen, dass wir zu viele Irrtümer erschaffen, als 
dass wir uns auf eine Götterebene stellen wollten.  Und ich {KvP} glaube zu sehr an die Unendlichkeit, 
Allwissenheit und Allgegenwart der Trinität und Ihrer Kräfte, als dass ich mir denken könnte, es gebe 
irgendetwas, was das Absolute nicht in Ewigkeit schon «immer» «gewusst» hat.  Drittens vermute ich in Göttern 
eine längere Bestandsdauer, während ich uns Menschen auf einem Weg von Evolution, Devolution und hoffentlich
auch Verinnerlichung sehe.  Viertens können wir uns nicht vorstellen, dass die Tierwelt mit dem Ende der 
Menschheit ihr Daseinsziel erreicht habe und untergehen solle.  Für uns Verfasser geht die Erdentwicklung als 
eine Spirale auch nach dem Ende der Menschheit weiter.  -  Dieses strittige Thema wird sich nach dem Ende der 
Menschheit prüfen lassen.  Tröstlich ?  Laut Bosse (2006 , S. 3) sowie logisch würden gemäß dem 
anthroposophischen Evolutionsbild nach dem Menschen keine neuen Tierarten mehr entstehen können.  Bleibt 
abzuwarten.  -  Hat der Sonnen-Kosmos tatsächlich seinen Sinn erfüllt, wenn die Menschen wieder geistig werden
?  Wir Verfasser können uns nicht dermaßen im Zentrum des Sonnen-Kosmos-Schicksals sehen.

Braucht es wirklich einen Nachweis, wie wenig wir götterähnlich perfekt sind ?  Dass wir es wenig im 
moralischen Sinn oder auch nur in der Fähigkeit zu längerer Perspektive sind, erlebt jeder an sich selbst oder 
indem er in die Zeitung schaut.  Aber sogar auch im anatomischen Sinn.  Die Hälfte aller Beschwerdenträger in 
einer langfristigen anthroposophisch-internistischen Großstadtpraxis kommt mit Rückenschmerzen (N. Butin).  
Tatsächlich verursachen Bewegungsmangel und depressive Verstimmungen Haltungsfehler, die sich vermindern 
ließen, wenn unsere Wirbelsäule noch mehr in der Körpermitte läge und nicht durch Rückenmuskeln aufrecht 
gehalten werden müsste.  Dass unsere Wirbelsäule schon mehr körpermittig liegt als selbst bei den anderen 
Primaten, spricht für eine darwinsche Evolution des physischen Menschen aus der Tierwelt heraus.

Sind wir also Götter oder auch nur götternah ?  -  Eine mögliche Lösung kommt von Steiner selbst : Wir sind jetzt 
keine Götter, könnten in ferner Zukunft aber zu solchen werden.

Einen weiteren möglichen Versuch, Geistes- und Naturwissenschaft einander anzunähern, kann man in der These 
von der gestuften Erkenntnis der Wahrheit sehen.  Auch nach unserem Glauben gibt es im Universum 
einschließlich aller geistigen Welten, sogar in der Trinität, nur eine absolute Wahrheit, die universelle.  Sie 
übersteigt allerdings unser Erkenntnisvermögen.  Wir könnten sie nicht ertragen.  Sie würde uns töten.  So 
gestatten uns nach unserer Überzeugung die geistige Welten, bei denjenigen Erkenntnisgraden, die uns jeweils 
zuträglich sind, so lange zu verharren, wie wir es benötigen : wahr in den uns jeweils zuträglichen Grenzen.  
Analog einer alltäglichen Erfahrung : Eine Mutter wird ihrem Dreijährigen einschärfen, nicht allein über die 
Straße zu laufen, und nimmt dann hin, dass er es zunächst nicht wegen der Autos unterlässt, sondern weil Mama 
ihn sonst nicht mehr lieb habe.  Was natürlich nicht stimmt.  Erst nach Jahren wird der damals Dreijährige 
einsehen können, dass er sich getäuscht hatte.  Es wird eine neue Erkenntnis sein, eine neue Wahrheit, zu der er 
erst dann fähig sein wird.  Wir nennen solche Wahrheiten subjektiv, relativ oder auch vorläufig und erkennen all 
unser Wissen und Erahnen als solche.  Wir nennen sie trotzdem Wahrheiten, weil sie uns, wie zum Beispiel auch 
den ehemals Dreijährigen, als das Tiefste und Überzeugendste anrühren, das wir jeweils fühlen können.  
«Objektive Wahrheit» reserviere ich {KvP} für geisteswissenschaftliche Erkenntnis jenseits aller irdischen 
Erkenntnisgrenzen.

Oder evolutions - biologisch ausgedrückt : Die meisten Spezies überleben, wenn, dann dadurch, dass sie gerade so
viele Reaktionsweisen auf ihre Umwelt entwickelt haben, dass sie als Spezies weiter bestehen können.  Auf die 
Menschheit bezogen am Beispiel der Lehre von Karma und Reinkarnation :

„Denn ebenso wenig, wie bei der Pflanze, unmittelbar nachdem wir den Keim in die Erde 
gesenkt haben, sich gleich die Blüte entwickeln kann, sondern wie sich nach notwendigen 
Gesetzen erst Blatt für Blatt entwickeln muss : ebenso ist notwendig, dass die geistige 

99



G.  Fazit

Entwicklung, die sich durch die Menschheit hindurch zieht, von Stufe zu Stufe geht und dass zur 
richtigen Zeit das Richtige erscheint. (…) Es wäre nicht gut gewesen, wenn etwa einige 
Jahrhunderte vorher diese Lehre 1 exoterisch verkündet worden wäre, und es wäre für die 
Menschheitsentwicklung nicht gut gewesen, wenn das, was heute Inhalt der Geisteswissenschaft 
ist,  (…) schon vor ein paar Jahrhunderten der Menschheit in offener Gestalt verkündet worden 
wäre. Denn dazu war notwendig, dass diese Seelen (…) durch frühere Inkarnationen, auch der 
nachchristlichen Zeit, schon durchgegangen sind und das erlebt haben, was man erlebt, bevor 
man eben reif ist, um die Lehre von Karma und Reinkarnation zu empfangen.“ (R.Steiner 114:215 f
, X : 26.9.1909).

1 {von Karma und Reinkarnation}

Auch auf individueller Ebene trifft das zu.

„Er 1 ist teilweise frei, teilweise unfrei. Er ist in dem Maße frei, als er sich Erkenntnis, ² 
Bewusstsein des Weltzusammenhanges, erworben hat. - Dass unser Schicksal, unser Karma in 
Form einer unbedingten Notwendigkeit an uns herantritt, ist kein Hindernis unserer Freiheit. 
Denn wenn wir handeln, treten wir ja mit dem Maße unserer Selbständigkeit, die wir uns 
erworben haben, an dieses Schicksal heran.“ (R.Steiner 34:105 , VI : Jan. 1904).

1 {der Mensch} , ² {d.h.}

An einer anderen Stelle verwendet Steiner einen anderen Begriff, der eher seinen pädagogischen Neigungen 
entspricht.  Steiner hatte schon, ökonomisch bedingt, seit seinem 12. Lebensjahr Nachhilfeunterricht gegeben und 
später, als junger Erwachsener, einen Jugendlichen, den man heute als Asperger-Autisten diagnostizieren würde, 
bis zu dessen Medizinstudium geführt.

„Das ist das pädagogische Evolutionsprinzip. Es gibt zwar absolute Wahrheiten 1, aber sie 
können der Menschheit nicht ohne weiteres zu jeder Zeit überliefert werden. Jede Zeit muss ihre 
besonderen Verrichtungen, ihre besonderen Wahrheiten haben.“ (R.Steiner 103:106 , V : 23.10.1908).

1 {sic !}

„So müssen wir uns klar sein, dass es etwas Absolutes in den Formen der Wahrheit 1 nicht gibt, 
sondern dass jedes Mal das erkannt wird, was einer gewissen Epoche der Menschheit entspricht.
Es musste sozusagen der höchste Impuls heruntersteigen bis zu den Lebensgewohnheiten der 
damaligen ² Zeit. Denn er musste das, was höchste Wahrheit ist, in die Worte und die 
Verrichtungen kleiden, welche dem Verständnis der betreffenden Epoche angemessen waren.“ 
(R.Steiner 103:107 , V : 23.10.1908).

1 {für uns Menschen} , ² {jeweiligen}

Dankbar berührt uns der selbstkritische Aspekt in diesem Zitat.

Bis in unsere geistige Erkenntnis hinein können sich unsere Grenzen ausdehnen, indem die geistigen Welten uns 
weitere Erkenntnisse als Geschenke zukommen lassen.  Steiner spezifiziert solche Geschenke als Imaginationen, 
Inspirationen und Intuitionen.  Für sie können wir uns auf von Steiner empfohlenen Wegen empfänglich machen, 
zum Beispiel in „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten ?“ (R.Steiner 10).  Aber auch auf unserer 
irdisch-menschlichen Ebene können wir unser Denken erweitern, indem wir unsere Grenzen erkennen, erspüren, 
erdenken.  Wir meinen übrigens, dass sich darin keine Gegensätze bilden, sondern sie sich ergänzen in Richtung 
der Entwicklung eines einverständlichen Bewusstseins dessen, was richtig und was falsch ist  -  nach JUPITER-
Manier.  JUPITER ist aus anthroposophischer Sicht der planetarische Entwicklungszustand nach dem unsrigen.  
Jetzt schon können wir ein solches Einverständnis erreichen : großteils in der forschenden Mathematik und der 
symbolischen Logik und manchmal auch beim gemeinsamen Musizieren, zum Beispiel beim Free-Jazz.

Ein weiterer Kritikpunkt : Gemäß dem anthroposophischen Evolutionsbild (Bosse 2006, S. 3 und 13 f) entstanden die 
Gesteine, Pflanzen- und Tierarten als fest werdende und schließlich tote Absonderungen bei den bisherigen 
schrittweisen Inkarnationen des geistigen Menschenkeims.  Damit dieser sich noch etwas länger als rein Geistiger 
bewahren könne und somit zu weiterer Entwicklung befähigt würde als jene.  Man sollte dann meinen, 
anatomische Details, die der Mensch nicht benötigte, könnten bei ihm nicht auftauchen, siehe das Ende des 

100 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

Kapitels  E.1. «Evolution des Gehirns».  Es gibt sie aber.

Sie heißen Atavismen [von atavus = Urahn], das «Wiederauftreten von anatomischen Merkmalen bei einem 
Lebewesen, die bei entfernteren stammesgeschichtlichen Vorfahren ausgebildet waren, bei den unmittelbaren 
Vorfahren jedoch reduziert wurden, da sie für die gegenwärtige Entwicklungsstufe keinerlei Funktion mehr 
besitzen» [Wikipedia.de]. Diese Erklärung deutet auf eine phylogenetische Verwandtschaft der Menschen mit Tieren
hin.  Wir werden 6 anatomische Atavismen aufzählen, die noch bei erwachsenen Menschen erscheinen, einen 
weiteren, der bei Menschen nur im Embryonalstadium zu erkennen ist, und einen Atavismus des Verhaltens.  Da 
alle diese Kriterien regelmäßig auftreten, sind sie keine Spontanmutationen.  Sie sind bei manchen Tieren sinnvoll
und teils sogar lebensnotwendig.  Menschen aber und bestimmte weitere Tierarten haben sie nicht nötig.  Dass 
diese Details beim Menschen dennoch bestehen, wenn auch in abgeschwächtem Maß, können wir Verfasser nicht 
mit dem anthroposophischen Evolutionsbild vereinbaren.  Wir können in diesen Details nur unnötig gewordene 
Überbleibsel aus der Tierwelt sehen.

Gemäß dem anthroposophischen Weltbild wäre es möglich zu schlussfolgern, der Mensch hätte solche physischen
Details entwickelt, damit manche Tierarten ihr Überleben in der physischen Welt sichern könnten.  Der physische 
Mensch wäre unter diesem Teilaspekt entstanden um der Existenz von Tierarten willen.  Dies stünde im 
Widerspruch zur heutigen anthroposophischen Geisteswissenschaft.

Eher, so scheint es uns Verfassern, entsteht der physische Mensch, zusammen mit den Tieren, artspezifisch 
kontinuierlich aus einer gemeinsamen Ur-Idee.  Deren physische Folgen wir in der Darwinschen Evolution 
erkennen können.  Diese physische Evolution lässt sich individuell allerdings bisher nur diskontinuierlich 
nachweisen.

Bei den 6 anatomischen Atavismen, die einigen Säugetierarten und Menschen gemeinsam sind und beim 
Menschen keinen Sinn mehr ergeben und dennoch bei Erwachsenen beobachtet werden können, handelt es sich 
zum einen um die Peristaldik der Speiseröhre, zum anderen um Reste der Milchleiste, die Lippen-Kiefer-
Gaumenspalte [«Hasenscharte»], die Äste-taugliche Spreizzehe und zwei Aspekte von Dermatomen.

Zum einen die Peristaldik der Speiseröhre : Fast alle landgängigen Wirbeltiere müssen ihr Futter, während sie es 
dem Erdboden entnehmen, entgegen der Erdanziehung vom Boden zum Mageneingang hieven.  Ausgenommen 
sind nur solche Tiere, die ihr Futter mit den Händen oder Vorderpfoten in das Maul stopfen und deshalb beim 
Futtern eine aufrechte Haltung einnehmen können : zum Beispiel Eichhörnchen, Erdhörnchen, Waschbären und 
alle Lemuren, Primaten  -  und auch der Mensch.  Zumindest er benötigt die Peristaldik der Speiseröhre nicht, 
denn um sich als Erwachsener nicht zu verschlucken, reicht es, dass er reflektorisch seinen Kehlkopf verschließt.  
Manche Tiere dagegen haben es sogar nötig, beim Fressen atmend zu schnüffeln, um ihr Futter am Geruch zu 
differenzieren.  Zum Beispiel Kühe, wohl aber auch andere Wiederkäuer und die allermeisten sporadischen 
Erdpflanzenfresser, wie zum Beispiel Hunde, die ja Gemischfresser sind wie wir Menschen.  Wir allerdings 
können unsere Nahrung immer in aufrechter Haltung einnehmen.  {Ausgenommen sind Säuglinge, und tatsächlich
liegt deren Kehlkopf so hoch im Hals, dass sie beim Trinken atmen können.  Dafür können sie auch anatomisch, 
nicht nur aus neurologischer Unreife, nicht sprechen.  Ferner sind geübte Weintrinker eine Ausnahme.  Sie haben 
geübt, bei weit zurückgeneigtem Kopf lange Züge aus großen Flaschen zu nehmen und dabei den Schluckreflex 
zu unterdrücken.}  Trotzdem hat auch der Mensch eine Speiseröhrenperistaldik, wenn auch eine abgeschwächte.  
Man kann sie im Selbstversuch erfahren wie einer der beiden Verfasser, HRS : Man kann beim Kopfstand Wasser 
mit einem Strohhalm aus einem Glas saugen und die Speiseröhre hinauf schlucken.  Ein anderer Sportsmann 
seiner Klasse konnte sogar im Kopfstand einen Apfel essen.  -  Das beweist aber keineswegs, dass der Mensch 
direkt von reinen Grasfressern abstammt.

Zum anderen die Milchleiste : In unserem hiesigen Beispiel müssen viele Säugetierarten pro Wurf eine Anzahl 
von Jungen gebären, um als Art zu überleben.  Die Jungen wollen gesäugt sein.  Daher sind bei den Muttertieren 
Milchleisten beidseits der Mittellinie ihres Bauches angelegt.  Übrigens sind Brustwarzen auch bei allen 
männlichen Artgenossen  - Tieren wie Menschen -  angelegt, wie jeder Leser an sich selbst feststellen kann.  
Manche Säugetierarten allerdings, die meist nur ein, höchstens zwei Junge pro Wurf gebären, haben die 
Milchleiste nicht nötig.  Paarhufer und Unpaarhufer gehören dazu und säugen ihren Nachwuchs am lendennahen 
paarig gestalteten Euter.  Primaten, darunter auch der Mensch, säugen ihre Kleinen an der Brust.  Das ist möglich, 
weil sie bei ziemlich aufrechter Körperhaltung ihre Kleinen mit den Händen an der Brust halten können.  Dass ein

101



G.  Fazit

Zusammenhang mit der Milchleiste besteht, erkennt man zumindest beim Menschen an einer rudimentären 3.  - 
oder auch 4. -  Brustwarze, genannt Polythelie : {zu} viele Brustwarzen.  Sie gibt es meist einseitig, aber auch 
doppelseitig und nicht nur bei Frauen, auch bei Männern, meist unterhalb, manchmal aber auch oberhalb der 
ausgebildeten Brustwarze.  -  Sie beweist aber keineswegs, dass der Mensch direkt von Euterträgern abstammt.

Der dritte Atavismus lässt sich auf Goethe zurückführen.  Er suchte und entdeckte den menschlichen Oberkiefer-
Zwischenknochen, der bei uns Menschen nur noch fetal sowie als Erbkrankheit in der  - meist partiellen -  Lippen-
Kiefer-Gaumenspalte nachzuweisen ist, populär «Hasenscharte» genannt.  Goethe bewies so, dass eine 
kontinuierliche anatomische Entwicklungsreihe zwischen Tier und Mensch besteht (R.Steiner 6:75 & 80 , VI), und 
widersprach darin all seinen zeitgenössischen Anatomen.

Viertens die Spreizzehe : Um auf Ästen entlang zu klettern, müssen Affen die Großzehe von der nächsten Zehe 
abspreizen.  Auch bei Menschen ist der Abstand zwischen Großzehe und Zweitzehe größer als zwischen den 
anderen Zehen, obwohl der Mensch nicht mehr barfuß auf Ästen spazieren geht.  Die Spreizzehe ist damit ein 
anatomischer Atavismus.  -  Dem widerspricht nicht, dass sehr viele Menschen in warmen Klimas die sogenannte 
Jesus-Sandalette höchst bequem finden.  Hätten wir keine Spreizzehe, würde der Steg der Jesus-Sandaletten 
zwischen Großzehe und Zweitzehe den Menschen Schmerzen bereiten.  Wir würden sie ablehnen.  Die Jesus-
Sandalette hat die Spreizzehe von ihrem Stigma als Atavismus erlöst  -  allerdings nur im zivilisatorischen Aspekt.

Fünftens und sechstens die Dermatome, Hautgebiete, die im gleichen Rückenmarkssegment verschaltet werden 
wie bestimmte Organe.  Zeichnet man Hautareale so auf den Körper, dass sie die Rückenmarkssegmente spiegeln, 
so ergibt sich beim Menschen ein seltsames, nicht verstehbares Bild.  Bittet man aber die Versuchsperson, sich auf
alle Viere niederzulassen, dann erkennt man den Vierfüßlergang im Menschen. Es legt nahe, dass der werdende 
Mensch ursprünglich auf vier Beinen lief.  -  Das beweist aber keineswegs, dass der Mensch direkt von 
Vierfüßlern abstammt.

Dermatome haben auch mit der 6. Entsprechung in der Anatomie von Tieren und Menschen zu tun, die bei 
Menschen nicht mehr sinnvoll ist.  Die Dermatome des Kreuzbeins liegen tatsächlich über dem Kreuzbein.  Deren
entsprechende Rückenmarkssegmente versorgen u. a. den Beckenboden und die Sexualorgane.  Streichelt man 
diese Dermatome, so entsteht ein Wohlgefühl, mehr noch als wenn man die übrigen Dermatome beidseits nahe der
Wirbelsäule streichelt.  So ist es zumindest bei Haustieren, wahrscheinlich aber bei allen Wirbeltieren.  Und auch 
bei Menschen.  Versuchen Sie's nur !  Obwohl doch Menschen, anders als Tiere, die Erregung dieses Hautareals 
nicht für ihren Geschlechtsakt benötigen.  -  Das beweist aber keineswegs, dass der Mensch direkt von Tieren 
abstammt, die den Geschlechtsakt notwendig a tergo durchführen müssen.

Der nur embryonal nachweisbare Atavismus : Embryonen haben Rudimente eines Schwanzes.  Dieser Befund 
wird meistens zitiert als Nachweis der Abstammung des physischen Menschen von Tieren gemäß Darwin.

Nicht nur anatomische Details zeigen auf Atavismen, die darauf hindeuten, dass der Mensch zumindest physisch 
von Tieren abstammt.  Sowohl bei wild lebenden Säugetieren als auch bei Haus- und Hoftieren unterscheidet sich 
das Verhalten beider Geschlechter.  Tierweibchen verhalten sich bindungsbeflissener und nachgiebiger  -  während
Tiermännchen sich willensorientierter und eigensinniger verhalten.  Auch in der Tierseele bestehen beide 
Tendenzen, auch in der Tierseele tendenziell mit verschiedenen Wichtungen bei beiden Geschlechtern.  Dies war 
bei Menschen sehr ähnlich, solange Frauen kulturbedingt noch nicht in ihrer Individualität respektiert wurden.  In 
manchen Kulturen ist es noch heutzutage so üblich.  Und in der individualistisch geprägten westlichen Zivilisation
ändert sich diese Haltung erst seit dem Anfang des vorigen Jahrhunderts.  Noch heute überwiegt diese Differenz 
im Verhalten selbst in Europa, nimmt aber ab.  Erst seit sehr Kurzem erweist sich dieses Verhalten als ein 
Atavismus, der u. E. gleiche evolutionäre Ursachen hat wie bei Säugetieren.

Wir bitten Leserinnen und Leser um weitere Details, besonders dann, wenn sie unseren obigen Beispielen 
widersprechen.

Weiterhin berührt es uns als ein interner Widerspruch, dass Steiner immer wieder Übergänge zwischen 
Entwicklungsschritten von Tieren nennt, aber nur der Mensch habe eine Sonderstellung in der Kreatur, nämlich 
nur er habe eine Bewusstseinsseele.  Darin ist Steiner kategorisch, siehe im Teil 1 , Kapitel  B.5.  «Die biblische 
Schöpfungsgeschichte aus anthroposophischer Sicht», das auf „Die Geheimnisse der biblischen Schöpfungsgeschichte“ (R.Steiner 
122) fußt.  Alle Tiere hätten sich auf der Erde entwickelt, nur der Mensch sei auf die Erde herabgestiegen aus der 

102 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

geistigen Umgebung der Erde.  -  Heutzutage entdeckt man zunehmend individuelles Denken und Handeln bei 
Menschenaffen, aber nicht nur bei ihnen, siehe im Kapitel  B.3.  den Unterabschnitt «Schöpfungsaufgabe».  Wir 
wären nicht erstaunt, wenn künftig weitere entsprechende Nachweise gefunden würden.  Dies würde weiterhin die
These einer Sonderstellung des Menschen im Gesamten der Schöpfung unterhöhlen  -  auch im Seelischen und 
nicht nur im Physischen, wie in den vorigen Paragraphen geschildert.

Manchmal treffen wir auf Anthroposophen, die sich Darwins Evolutionslehre total entgegenstellen aus 
Gründen, die sie bei Steiner finden.  Aber er stellt sich gar nicht total gegen Darwin !

„Gewiss, es wäre ja ganz töricht, in Bezug auf die äußere Formung zu verkennen, dass der 
Mensch sozusagen an die oberste Stufe der Tierreihe gehört. Die Trivialität möge dem 
Darwinismus überlassen bleiben.“ (R.Steiner 122:197 , XI : 26.8.1910).

Steiner sieht es nur als eine „Trivialität“ an, dass der Mensch in seiner „äußeren Formung“ den Affen ähnelt.  Er 
ermahnt uns, den Menschen als mehr denn seine äußere Form samt Anatomie zu betrachten.  Aber im Physischen 
widerspricht er der Darwinschen Beobachtung nicht.  Darwin, als naturwissenschaftlich Forschender, kümmerte 
sich nur um die physischen Aspekte der Entstehung von Spezies.  Steiner ermahnt uns, zusätzlich auf die geistigen
Aspekte zu achten.

Und wie recht hat doch Darwin  -  in dem Bereich, auf den er seine Betrachtungen begrenzt !  Dass man 
logischerweise einen Verursacher oder Schöpfer suchen mag, widerlegt die sinnengebundenen Beobachtungen 
Darwins nicht.

Ein weiterer Aspekt : D. Bosse weist mehrfach auf Steinerzitate hin, die sich erst später naturwissenschaftlich 
bestätigten, zum Beispiel in (R.Steiner 106, 7.9.1908, zitiert aus Bosse 2012, S. 105 ; ferner S. 109 f).  Dass Steiner das 
physikalische Plasma sowie die Quantenfeldtheorie und den Welle-Teilchen-Dualismus vorausgeahnt haben 
könnte, passt in dieses Bild.  Der Gedanke von John Martineau (2015, S. 298) könnte einen weiteren Anhaltspunkt 
in diese Richtung andeuten : Steiner habe vorausgeahnt, wenn auch noch nicht so klar erklärt, dass Sonnenwind 
eine zentrifugale Kraft bewirkt habe, die die Absonderung der sonnenfernen Planeten mit verursacht haben 
könnte.  -  Viel gibt mir Bosses Verständnis für R. Steiners geisteswissenschaftliche Erkenntnis, dass man jedes 
Vorkommnis und jeden Ablauf als von lebenden Wesen bewirkt verstehen kann.  Unter anderem auch von 
unserem lebenden Wesen Erde (R.Steiner 60:329 f , XI : 9.2.1911).  Allenthalben beobachten wir auf der Erde mit 
unseren Sinnen Rhythmen in spiralförmiger Weiterentwicklung.  Rhythmen kennzeichnen alles Lebendige und  - 
in größeren Maßstäben -  auch jede Materie.  Sodass es uns nicht verwundern muss, dass man auch die gesamte 
Erde als ein sich entwickelndes Lebewesen betrachten kann.  Lebensvolle Einsichten kann man aus dieser 
Sichtweise gewinnen.  Allerdings nicht naturwissenschaftliche Einsichten, denn diese beschäftigen sich weitaus 
überwiegend mit der «toten» Materie, auch der von Lebewesen.

Ein Beispielzitat soll zeigen, wie solche lebensvollen Einsichten zum Beispiel auch an Hand der Meteorologie 
nachempfunden werden können :

„Sobald man auf die geistigen Untergründe zurück geht, kann man nicht überall dasselbe sehen.
Andere geistige Wesenheiten sind da tätig, wenn, sagen wir, aus irgendeinem Gasigen 
unmittelbar auf dem Erdboden ein Flüssiges sich bildet 1 oder wenn im Umkreise der Erde das 
Gasige, das Dampfförmige sich zum Flüssigen ballt ². Wenn wir also auf das Entstehen des 
Wässrigen in unserem Luftkreis blicken, dann kann der Seher ³ nicht sagen, das Wässrige 
entsteht da ganz auf dieselbe Art wie auf dem Erdboden, {oder} die schwebende Art entsteht auf 
dieselbe Art, wie sich Wasser dichtet in dem Erdengrund selber, auf dem Erdboden selber. - 
Denn in Wirklichkeit sind andere Wesenheiten an der Wolkenbildung beteiligt als bei der 
Bildung des Wassers auf dem Erdboden.“ (R.Steiner 122:131 , VII : 22.8.1910).

1 {Regen fällt} , ² {Wolkenbildung} , ³ {Hellseher}

Zumindest ist es hier eine Gegenüberstellung geworden.  Je weniger Widersprüche zu den Quellen oder zur 
Logik, desto eher möglich.  Wir Verfasser benötigen die Kommentare erfahrener Anthroposophen und 

103



G.  Fazit

Naturwissenschaftler für Korrekturen.

In anderen Fachbereichen lassen sich Diskrepanzen auflösen, indem man die jeweiligen Grenzen eines 
Denksystems erkennt.  Im Teil 1 , Kapitel  A.3. «Ego- {...} -zentrismus» ließen sich so die divergenten Ansichten von 
Aristoteles und Newton unterscheiden.  Sie blieben daher nicht mehr Diskrepanzen.  Sollte sich einmal 
herausstellen, dass sich diese Methode auch anwenden ließe auf die Divergenzen zwischen dem geozentrischen 
esoterischen und dem heliozentrischen naturwissenschaftlichen Weltbild, so könnte sich herausstellen, dass das 
anthroposophische Weltbild einen anderen zeitlichen Rahmen umfasst als das naturwissenschaftliche.  Das 
naturwissenschaftliche Weltbild beginnt vorerst mit einer «Singularität» und darauf folgend dem sogenannten 
Urknall und beschreibt  - nach unserer heutigen, bisherigen Sicht -  eine unbegrenzte und sich sogar 
beschleunigende Expansion des Weltalls.  In der Singularität und vor ihr habe es nichts Definierbares gegeben.  -  
Das anthroposophische Weltbild vermeidet Definitionen und ist an Definitonsgrenzen nicht gebunden.  Bisher 
sieht es aus, als würden wir die Grenzen des anthroposophischen Weltbildes nie naturwissenschaftlich entdecken 
können, weil sein Anfang und sein Ende in den geistigen Welten liegt.  Diese lassen sich ja nicht durch unsere Art 
Verstand eingrenzen.  Aber wie oft haben Weltanschauungen nicht schon gesagt : Wir können ja nicht  … 
Eisenbahn oder Auto fahren, telefonieren, fliegen, im Internet surfen.  Was sonst noch ?  «So never say never, no, 
never again.»

Unerlässlich scheint es uns Verfassern, geistige Bezüge mit ihren für uns gerade noch nachvollziehbaren 
Wahrheiten wahrzunehmen und in unsere Weltsichten einzuarbeiten.  Zugleich sollten wir auch das physikalische 
Verständnis so weit wie möglich voran drängen.  Bis noch in heutige Zeit nehmen manche Menschen zum 
Beispiel Unwetter ausschließlich als Ausdruck göttlichen Willens oder auch nur göttlicher Launen wahr.  Dagegen
hilft es uns, die Meteorologie voranzutreiben, um Menschenleben zu schützen.  Unserem Götterwissen tut das 
keinerlei Abbruch, denn auch jeder nachdenkliche Naturwissenschaftler macht sich die Grenzen seiner 
Fachrichtung klar und respektiert Religiosität.  -  Und auch dem Götterwillen kann unser naturwissenschaftliches 
Wissen nichts anhaben.  Götter scheinen sich in lebendiger Weise dessen zu bedienen, was wir Naturgesetze 
nennen : physikalische und chemische, biologische und genetische, psychologische und Instinktgesetze.  Wir 
sagen, sie bedienen sich der „Elementarwesen“.  So dass die anthroposophische Sichtweise plausibel erscheint, 
dass physikalische oder chemische Naturgesetze angesehen werden können als Ausdruck von Verhaltensweisen 
einer Vielzahl von lebendigen Elementargeistern mit verschiedensten einzelnen Aufgaben.  «Zufall» und 
«Wunder» können wir daran erkennen, wie Ereignisse zusammenspielen, z.B. am Stern von Bethlehem, und jeder 
Einzelne kennt Situationen, wie er persönlich durch ein unvorhergesehenes Zusammentreffen gerettet, erleuchtet, 
an seine Zukunft gemahnt usw. wurde.  Sogar im sozialistischen Materialismus der DDR wurde Zufall definiert 
als Vorkommnis, dessen Gesetzmäßigkeit man noch nicht entdeckt habe (D. Bosse).  Direkter und in ermutigender 
Haltung gibt uns Steiner das Ziel an :

„Geisteserkenntnis ist nur möglich, wenn die Menschen den lebendigen Geist wiederum suchen 
werden. Sie werden ihn wiederum suchen, denn das ist verknüpft mit einem unwiderstehlichen 
Drang der menschlichen Seele. Und auf dem Vertrauen, dass dieser Drang in der menschlichen 
Seele vorhanden ist, dass 1 das Herz den Menschen treibt, den Zusammenhang mit den geistigen 
Quellen wieder zu suchen, und ihn treiben wird zum Verständnis der eigentlichen Grundlagen 
der religiösen Urkunden : darauf beruht im Grunde genommen alle Kraft, die uns beseelen kann
auf dem anthroposophischen Boden. Durchdringen wir uns mit diesem Vertrauen, und wir 
werden auf diesem Gebiete, das uns in das geistige Leben hineinführen soll, die echten Früchte 
erzielen.“ (R.Steiner 122:138 , VII : 22.8.1910).

1 {sodass}

Gibt es denn gar keine Synthese für die obigen Gegenüberstellungen ?  -  Wieder einmal findet sich ein Hinweis 
bei Steiner.  Er wendet den Ausdruck Goethes an : ‚Geistes-Augen’, ‚Geistes-Ohren’.  Und erweitert den Begriff 
zu „Geistorganen“.

„Solche Geistorgane stellen dann für die Seele Bildungen dar, die für sie 1 ähnlich gedacht 
werden dürfen wie die Sinnesorgane für den Leib. Selbstverständlich dürfen sie nur seelisch 
gedacht werden.  Jeder Versuch, sie ² mit irgendeiner leiblichen Bildung zusammenzubringen, 
muss von der Anthroposophie strengstens abgelehnt werden. Sie muss ihre Geistorgane so 

104 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

vorstellen, dass sie in keiner Weise aus dem Bereich des Seelischen heraustreten und in das 
Gefüge des Leiblichen übergreifen.“ (R.Steiner 21:13 f , I).

1 {die Seele} , ² {die Geistorgane}

Mit „Geistorganen“ meinte Steiner offensichtlich Wahrnehmungsorgane von Geistigem.  Man könnte Steiner 
damit missverstehen.  Wie im Teil 1 , Kapitel  A.2. , im Unterabschnitt «Die geistige Welt» erwähnt, haben wir 
derzeit noch keine Sprache für Geistiges, nicht einmal ein inneres Verstehen, das wir uns in unserer heutigen 
allgemeinen Kultur erwerben könnten.  Wie Steiner im obigen Zitat selbst andeutet, wird sich ein nicht-
esoterischer Leser unter Geistorganen zumindest zunächst etwas sehr Physisches vorstellen.  Organe, Augen, 
Ohren werden für ihn zunächst Teile seines physischen Körpers sein.  Bis er sich entsprechende Geistorgane vors 
innere Auge führen kann.  Sogar Steiner kann einem Adepten nur über physische Analogien klar machen, was er 
mit Wahrnehmungsorganen von Geistigem meint.

Eine Lehre bietet uns Steiners obige Anregung.  Anhaltspunkte für die Fragen, die uns alle bewegen, sollten in 
unserer Kulturperiode, in der wir ja allmählich unsere Bewusstseinsseele entdecken und entwickeln mögen, nicht 
mehr an konkreten Gegenständen gesucht werden.  Nur in uns selbst, in unserer eigenen Seele, werden wir 
Erhellung finden, sei diese noch so partiell.  Immer noch beten manche von uns Heiligenstatuen an und 
unterscheiden nicht Sinnbilder und Statuen.  Ferner vermuten schon noch manche hinter den Sternbildern 
Hinweise für ihr persönliches Schicksal, ihre Eigenheiten oder Charaktereigenschaften.  Unsere Sichtweise der 
Sternbilder und deren Interpretationen scheinen kulturell bedingt, sie tauchten während der babylonischen 
Kulturperiode auf.  Indem wir heutzutage unsere Seelen befragen, finden wir auch individuelle Interpretationen.  
Und verschiedene Interpretationen in uns selbst sogar zu verschiedenen Zeiten und verschiedenen Stimmungen.  
An ihnen erkennen wir den Reichtum unserer Seelen.  Auch Steiner erkennt in den Tierkreiszeichen nicht 
zwingende Schicksalsmächte sondern Hinweise auf die schicksalsmächtigen Götter ‚hinter‘ ihnen.  Wie das 
Zifferblatt einer Uhr nicht die Zeit erschafft sondern nur mit Hilfe der Zeiger darauf hinweist, dass die Zeit 
abläuft.  Wir mögen doch, so Steiner, unsere Geistorgane in unseren eigenen Seelen bilden.  Goethe konnte noch 
im Prolog des Faust I wahrnehmen : «Die Sonne tönt nach alter Weise / In Brudersphären Wettgesang, / Und ihre 
vorgeschrieb‘ne Reise / Vollendet sie mit Donnergang.»  Wir dagegen entdecken nicht einmal die 
Sphärenharmonie in den Himmelskörpern direkt, nicht einmal in ihren berechenbaren Bahnen.  Ihr «Tönen» 
erfüllt uns unsere Seelen.  Und erst von unseren Seelen aus können wir die Geisteswelten erleben.

Es hilft nichts : Die bisherige Gegenüberstellung kann erst dann zu einer Synthese kommen, wenn beide Seiten, 
die naturwissenschaftliche und die geisteswissenschaftliche, bereit sind, sich in die jeweils andere Sichtweise 
hineinzufühlen.

Leider verfällt auch Steiner, sogar in dem soeben zitierten Kapitel der (R.Steiner 21), der Versuchung, der 
Gegenseite ihr Nichtverstehen darzulegen.  Wir wissen inzwischen, dass man gegensätzliche Positionen nur 
einander annähern kann, indem man sich selbst Fragen stellt und auch für Fragen des Anderen bereit ist.  Dies 
nehmen wir Verfasser als Anregung an gegenwärtige Anthroposophen.  Zu oft eifern sie Steiner auch in der 
Hinsicht nach, dass sie der Gegenseite ihre irrige Haltung darzulegen versuchen.  Man mag sich an die ersten 
Zitate des Unterabschnitts «Anthroposophie als eine Lebenspraxis» gemahnt fühlen im allerersten Kapitel  A.1. im Teil 
1.

Und doch noch ein kleiner Anstoß zu einer Synthese hin : Eine mögliche Erklärung der Widersprüche Steiners mit
der heutigen Physik könnte darin liegen, dass Steiner geisteswissenschaftlich in völlig andere Ären der 
Weltallgenese blickt.  Die Zeitalter während der planetarischen Entwicklung vor ERDE, während derer sich 
nacheinander Saturn, Jupiter, Mars, Sonne und Mond vom jeweils restlichen Sonnenkosmos getrennt haben sollen,
steht im Widerspruch zu physikalischen Erkenntnissen sogar zu Steiners Lebenszeit.  Die Planeten können sich 
nicht während der Äonen und Ären der physikalischen Erdentwicklung getrennt haben.  Diese Trennungen fanden
nach Steiner während des Planetarischen Entwicklungszustands ERDE nur als verkürzte Wiederholungen der 
sogenannten ALTEN, vergangenen Planetarischen Entwicklungszustände statt.  Wiederholungen der Entstehungen
von Planeten kennt die heutige Physik nicht.  Die Planetarischen Entwicklungszustände selbst müssen früher 
gedacht werden, sogar vor der physikalischen Weltallgenese, d.h. der Singularität und dem ihr folgenden Urknall.  
Weder die Genesis noch die Physik reichen vor die Singularität zurück.  Wir würden vergeblich versuchen, 
Steiners ALTE Planetarische Entwicklungszustände zu bestätigen oder zu widerlegen, außer durch 
geisteswissenschaftliche Methoden.

105



G.  Fazit

Erlaubt sei eine Allegorie, eine Fantasie anhand eines gotischen
Spitzbogen-Tors {HRS}.  Erst werden die beiden Seitenpfeiler,
Naturwissenschaft und Esoterik, parallel zueinander aufgebaut, da gibt es
noch keine gegenseitige Zuwendung.  Das entsprichst in etwa unserer
Vergangenheit.  Nun werden die ersten beiden Bogensteine [Kämpfer,
Kampfsteine] gesetzt.  In dieser Phase leben wir aktuell.  Damit sich die
beiden Seiten weiter nähern können braucht es jetzt ein Hilfsgerüst : unsere
Bemühungen ?   Wir bauen weiter, und die beiden Seiten nähern sich immer
mehr, bis sie sich im Schluss- oder Schlüsselstein zu einem gemeinsamen
Bogen vereinen und sich gegenseitig stützen.  Das Hilfsgerüst wird
überflüssig.  Es einsteht etwas Neues : Eine naturwissenschaftliche 
Geisteswissenschaft ?  Eine geistige Naturwissenschaft ?  -  Das hier neu
Entstandene können wir noch nicht benennen, weil unsere
Erkenntnisfähigkeit noch nicht so weit ist.

Abb. G.2.1.  Ein Spitzbogentor.

Was braucht's ?  -  Die Naturwissenschaften konnten ihre physischen Erkenntnisse auch in den letzten 100 Jahren 
kontinuierlich falsifizieren, deren Grenzen erkennen, sich berichtigen und erweitern.  R. Steiner bezog sich 
lebenslang auf naturwissenschaftliche Befunde.

„Also ich bitte Sie recht sehr, das, was gesagt wird, immer so aufzunehmen, dass im 
Hintergrunde ein volles Bewusstsein von alledem steht, was in dem betreffenden Punkte moderne
Wissenschaft zu sagen hätte.“ (R.Steiner 122:49 , III : 18.8.1910).

Ich wage die Behauptung, dass er, wenn er noch unter uns weilte, Updates schaffen würde für seine damaligen 
Analogien zwischen Geistes- und Naturwissenschaft in seinen Vorträgen.  Zur Mitte seines Erwachsenenlebens, 
zur vorvorigen Jahrhundertwende, war er quasi Einzelkämpfer mit einer sehr kleinen Gruppe, den Theosophen, 
angefeindet von der Mehrheit seiner Zeitgenossen.  Es war damals in europäischen Weltanschauungen rar, einen 
Irrtum offiziell einzugestehen.  Noch heute kann man diesen Zug vor allem in ahrimanisch geprägten 
Gemeinschaften finden.  Dies ist dabei, sich zu ändern.  Etwa seit der Jahrtausendwende halten vor allem junge 
Leute in offenen Gesellschaften auch mit selbstkritischen Einschätzungen nicht mehr hinterm Berg.  Sogar eine 
Koryphäe wie Stephen Hawking musste zwei Jahre vor seinem Tod nicht nur erkennen sondern gab es auch zu, 
dass sein bisheriges Lebenswerk, dass Schwarze Löcher immer unsichtbar seien, nicht so total stimmt, wie er es 
zuvor angenommen hatte.  Dieses Eingeständnis ermöglichte es 2019, ein Schwarzes Loch als «sichtbar» zu 
erkennen und zu fotografieren, indem der Lichtschein der raren, trotz überwältigender Anziehungskraft 
entwichenen Photonen fotografiert wurde.  Hätte Hawking den Fehler seiner jüngeren Jahre nicht eingestanden, so
hätte seine Autorität wohl diese Entdeckung hinausgezögert.  Eine Ermahnung an uns, auch den eigenen 
Ansichten gegenüber kritisch zu bleiben.

Heutzutage wachsen manche Kinder mit gesellschaftlich und erzieherisch tolerierten geistigen Einsichten auf, die 
für sie selbstverständlich sind, die wir Alte uns aber erst erringen müssten.  Einsichten, die unseren Kindern und 
Enkeln helfen, sich revidieren zu können.  Ich {KvP} wünsche mir, dass wir ältere Anthroposophen uns so sehr in 
Selbstkritik üben, dass unsere Kinder und Enkel nicht durch uns in ihrer spirituellen Entwicklung gehemmt 
werden.  Vielleicht würden wir dann Steiners Wunsch näher kommen : „Seelische Beobachtungsresultate 
{geistiger Erkenntnisse} nach naturwissenschaftlicher Methode“ (GA 4 , Subtitel).  -  Das zeigt nach unserem 
Ermessen aber noch nicht, dass die beiden gleichwertigen Gewölbepfeiler zusammenwachsen.

Gegen Ende des schon erwähnten allerersten Kapitels  A.1. im Teil 1 ist Steiner zitiert, wie er sich selbst zur 
Zukunft der Anthroposophie in berührend bescheidener Weise äußert : Anthroposophie sei eine in unserer Zeit 
hilfreiche Weltanschauung und werde irgendwann einmal zu einem Teil der Menschheitsgeschichte, „wie man 
heute die Sagen und Mythen erzählt“ (R.Steiner 101:83 , V : 28.10.1907).  -  Wir mögen uns doch bitte bemühen, die 
Anthroposophie so beweglich, ergänzbar zu erhalten, wie auch Steiner sie sich eigentlich gewünscht hat.

Wie könnte sich die Anthroposophie geistig beweglich, neugierig, aufgeschlossen erhalten ?  -  Zum Beispiel 
indem sie andere Weltanschauungen in unserer heutigen Gesellschaft wahrnimmt und geisteswissenschaftlich und 
auf logische Konsistenz prüft.  Und sich hütet, sich allzu sehr von den langfristigen Trends unserer heutigen 

106 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

Gesamtgesellschaft zu entfernen.  Diese tendiert seit ca. fünf Jahrhunderten dazu, immer mehr vor allem den 
Naturwissenschaften zu vertrauen.  Mit Recht, denn diese falsifizieren und berichtigen sich kontinuierlich.  
Anthroposophen mögen ihre Diskrepanzen zu Naturwissenschaften bitte nicht übergehen sondern sich  - nach 
bestmöglicher geisteswissenschaftlicher Prüfung -  ebenfalls korrigieren können.  Eingedenk der Erfahrung, dass 
das Michael-Zeitalter, die Vergeistigung des Menschen, wie Steiner sie sich so sehr von Herzen gewünscht hatte, 
schon beginnt, sich in unserer allgemeinen Gesellschaft zu äußern.  Siehe das Kapitel  F.5. «Was in uns aufblüht : Das 
Michael-Zeitalter ist angebrochen».

Das soll auf keinen Fall heißen, man solle dem Materialisten nachfolgen und sich selbst aufgeben !  Der 
Naturwissenschaftler sollte mit unseren Herzen verstanden  - nicht befolgt ! - , respektiert, angesprochen, 
mitgenommen werden.  Wie in der Politik : Der derzeitige Krieg in der Ukraine hätte wohl nicht solange dauern 
müssen, wenn Russland von Anfang an in die Friedensgespräche einbezogen worden wäre.  Der Westen hätte 
Putin schon früh einbeziehen sollen, gerade weil er schon völkerrechtswidrig in die Krim eingefallen war, lange 
Zeit log, er habe keine Absichten, in die restliche Ukraine einzufallen, obwohl er Truppen an ihrer Grenze 
massierte, ferner seine russischen Widersacher  - auch die im Ausland -  beseitigt hat und einem antiquierten 
großrussischen Reich nachhängt.  Diese Prozedur, das Einbeziehen, hilft nicht immer.  Man erinnere sich an 
Hitler, Napoleon, Friedrich den Großen von Preußen, Alexander den Großen und zahllose andere.  Aber die Zeiten
ändern sich.  Heutzutage, durch zeitgleiche weltweite Information durch das Internet, und vor allem durch eine 
Änderung in der Haltung vor allem junger Leute, wirken Millionen von ohnmächtigen Menschen in 
Demonstrationen zusammen, die zeitgleich rund um die Welt gesendet werden, und die Welt reagiert.  Außerdem 
lehrt die Geschichte, dass Potentaten über ihren eigenen Machtanspruch gestolpert sind : Hitler, der Sozialismus, 
das deutsche Kaiserreich, …  So sollten Anthroposophen nie nachgeben zu diskutieren und nie die Gegenpartei 
ausschließen.

Dann könnte der Anthroposoph den Naturwissenschaftler zum Beispiel fragen :

– Gibt es eine Existenz vor der Singularität ?  -  Nein !, antwortet der Naturwissenschaftler.  Aber noch nie hat es 
in den Naturwissenschaften eine endgültige Antwort gegeben.  Der Anthroposoph wappne sich in Geduld.

– Spätestens aus der Wirtschaftsstatistik wissen wir : Eine Prognose gilt nur so weitgehend, wie sie ihren Bezug 
zur hiesigen Wirklichkeit nicht verliert.  Das Beispiel unseres Jahrhunderts : Die Klimaprognosen variieren 
enorm.  -  Eine Extrapolation hat nur innerhalb eines bekannten Rahmens einen Sinn.  Wir meinen : auch eine 
zurück blickende Extrapolation.  Die heutigen radiometrisch messbaren Zerfallszeiten von Atomen  -  gelten sie 
auch in der Vergangenheit ?  Wie weit zurück ?  -  Immer !, hören wir den Naturwissenschaftler sagen.  Da sie ja 
Naturkonstanten seien.  -  Gibt es Beweise jenseits dieses Dogmas ?  Diese Frage ist keineswegs theoretisch. 
Inwieweit gelten die Altersbestimmungen von Fossilien ?  Und wie alt ist die Erde wirklich ?  Wann begann die 
Atomzerfallsuhr zu ticken ?  Doch wohl nicht erst, als flüssige Gesteinsvorläufer sich verfestigten ?

– Mondgestein, so hat sich erwiesen, ist etwa so alt wie Erdgestein.  Damit ist noch nicht gesagt, wann sich der 
Mond von der Erde gelöst hat.  Das gemessene Mondgestein kann entstanden sein, als der Mond noch ein Teil der 
Erde war.  Wann also löste sich der Mond von der Erde ?

– Lässt sich klären, ob die frühe Erdatmosphäre ursprünglich neben anderen Stoffen auch Proteine aus dem 
Weltraum enthielt ?  In dem Maß, dass sich eine kolloidale Lösung bildete, in der schwebendes Leben entstehen 
konnte ?  Sodass sich der Ausdruck „Lebenssphäre“ rechtfertigt ?

– Lässt sich an magnetischen Gesteinen klären, ob sich die Erdachse in größerem Maß als bisher akzeptiert 
verschoben hat ?  Gibt es einen naturwissenschaftlichen Widerspruch dagegen  -  außer dem, dass es noch nicht 
nachgewiesen ist ?  Dass dann eine klarere Ausrichtung der Erdachse auf die Sonne hin bewirkte, dass sich Leben 
in der Lebenssphäre in den Regionen stärkerer Sonneneinstrahlung, am „Wärmepol“, verstärkt bildete ?  Dass 
sich dann die Reste abgestorbener Lebewesen aus der Lebenssphäre verstärkt am Wärmepol absenkten ?  Und 
eher dort Urkontinente bildeten ?  Die durch die Sonnenstrahlung um den Wärmepol schneller trockneten als am 
„Kältepol“ ?  Sodass sich der Mond eher auf der Seite des Kältepols von der Erde lösen konnte ?  -  Dass sich 
ferner Lebewesen eher auf die Urkontinente um den Wärmepol absenken konnten ?  Sodass sich Leben vor allem 
auf Urkontinenten weiterentwickelte ?  Denn Flachmeere entstanden auf den Urkontinenten erst später aus 
kondensierendem Wasser der Lebenssphäre, und in den glühend heißen Ur-Ozeanen konnte der geschmolzene 
Basalt weder Wasser noch Leben erhalten.  Dass Lungenatmung damit auf den Urkontinenten früher entstand als 

107



G.  Fazit

Kiemenatmung in Flachmeeren ?  So dass Leben von dem Boden in die Flachseen wanderte, nicht vom Wasser an 
die Luft ?

-- In der Entwicklung der Tiere vom Menschenkeim in physische Existenzen gibt es keine Rückschritte.  Gemäß 
Darwin spezialisiert sich jede Tierart innerhalb seiner Lebensnischen weiter.  Nur der Mensch hat sich seine 
unspezialisierte Gestalt bewahrt.  Beweist das nicht, dass sich alle Lebewesen aus dem Menschen heraus 
entwickelt haben ?  -  Nein.  Dass die beobachtete physische Entwicklung ("Phänomene") keine 
Entwicklungsrückschritte erlaube, ist schlicht nicht wahr.  Nur zwei menschennahe Beispiele : Der Bandwurm im 
Menschen stammt von Würmern mit einem Nervensystem ab.  Da er aber vom Menschen mit Nahrung reichlich 
versorgt und sogar vor Fressfeinden beschützt wird, hat er sein Nervensystem vollständig zurückentwickelt.  Oder 
auch : Wölfe konnten, als sie zu Hunden im Schutz des Menschen wurden, bei vergleichbarem Gewicht ihre 
Hirnmasse um 30 % reduzieren [A. Rigos ; siehe auch das Kapitel  E.1. «Evolution des Gehirns»].  Dass sich 
Tierarten, während sie sich in Nischen spezialisieren, überflüssig gewordene Körperteile abbauen, entspricht 
Darwinscher Entwicklungslehre.  Und der Mensch ist kein Gestaltgeneralist sondern ein Vorderhirnspezialist.

So ließe sich erreichen, dass Esoterik und Naturwissenschaften in einen Dialog eintreten würden, der die andere 
Weltsicht wahrnimmt, wenn auch keinesfalls immer akzeptiert.

Ganz anders im meditativen Bereich.  Dieser verhilft uns zu tiefer geistiger Erkenntnis.  Allerdings erhebt keine 
Meditation den Anspruch, endgültige allgemeine Wahrheit zu lehren, auch wenn der Zugang laut Steiner 
objektiviert werden kann.  Heutzutage wird jede Meditation immer die Grenzen der persönlichen Erkenntnistiefe 
anerkennen.  Auch wir Anthroposophen können nicht hoffen, dass uns unsere Meditationen zu allgemeinen, 
zwangsläufig anzuerkennenden Wahrheiten führen.  In seinem Vermächtnisband «Über die Rettung der Seele» 
berichtet Bernard Lievegoed [1905 – 1992] über Willem Zeylmans van Emmichoven [1893 – 1961] :

„Wenn er dann etwas von seinen geistigen Erkenntnissen preisgab, fügte er hinzu : 'Denke daran
: Glaube nicht einfach, was ich dir sage ! Nimm es als eine Arbeitshypothese ; lebe eine Zeitlang
damit und schau dann, ob es sich für dich als fruchtbar erweist oder nicht.'  Er wollte 
niemandem etwas aufdrängen, sondern die Menschen frei lassen.“ (S. 30).

Können beide Erkenntniswege parallel bestehen ?  -  Ja.  Jeder kann dies in sich selbst erleben : Er verfolgt eine 
Denkrichtung, stößt an ihre Grenzen und trachtet, diese zu überwinden, indem er eine andere Denkrichtung 
einschlägt, ohne die vorherige zu verstoßen.  Gleich, ob es sich nun um eine religiöse Einstellung handelte, eine 
Weltanschauung oder einfach um einen Gedankengang wie beim Schachspiel.  Im Fühlen ist eine solche parallele 
Empfindung sogar noch einfacher nachzuvollziehen.  Wie die überbordende Liebesliteratur darlegt.  Aber auch bei
Steiner.  Sogar in dem scheinbaren Gegensatz zwischen naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftlicher 
Erlebnisweise.

„Anthroposophie schätzt in rechter Art, was die naturwissenschaftliche Denkweise gelernt hat, 
seit 4 bis 5 Jahrhunderten über die Welt zu sagen. Aber sie spricht außer dieser Sprache eben 
noch eine andere über das Wesen des Menschen, über die Entwicklung des Menschen, und über 
das Werden des Kosmos. Sie möchte die Christus-Michael-Sprache sprechen.

Denn werden beide Sprachen gesprochen, dann wird die Entwicklung nicht abreißen und 1 vor 
dem Finden des ursprünglich Göttlich-Geistigen auf das Ahrimanische übergehen können. Die 
bloße naturwissenschaftliche Art zu sprechen entspricht der Loslösung der Intellektualität von 
dem ursprünglich Göttlich-Geistigen. Sie kann ins Ahrimanische übergehen, wenn die Mission 
Michaels nicht geachtet wird.“ (R.Steiner 26:122 , XLII : 2.11.1924).

1 {nicht}

Wenn ein liberaler Muslim seinen Glaubensgenossen nahe legt :

«Wenn die muslimische Gemeinschaft sich jeder berechtigten Kritik von außen verwehrt, beraubt 
sie sich der Möglichkeit zu wachsen.» (Muhammad Sameer Murtaza , info 3 vom Juni 2018, S. 19),

108 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

dann sollten wir Anthroposophen vielleicht nicht zurückstehen und uns ebenfalls der Kritik von außen stellen 
wollen, um weiterhin wachsen zu können.  So seien die beiden folgenden Kapitel, die Nachträge, als Anregungen 
teilweise aus der erfrischenden Sicht von Außenstehenden verstanden.

Doch zuvor noch eine Kehrtwendung.  Jawohl, über das ursprüngliche Thema hier hinaus.  Weg von der 
abwägenden Toleranz gegenüber einander widersprechenden Weltsichten, hin zu dezidiertem Engagement für das,
was jedem von uns im heutigen Leben jeweils als wichtig aufscheinen kann.

R. Steiner hatte schon von großen Umwälzungen um die letzte Jahrtausendwende vorgetragen.  Dies griff der 
soeben genannte Bernard Lievegoed in seinem Vermächtnisband „Über die Rettung der Seele“ auf.  Seelenrettung 
für die weitere Entwicklung des Menschen zum Geistigen hin ; Seelenrettung vor den ahrimanischen Kräften, die 
die Menschen rein intellektuell und geistlos in tödlicher Stagnation bewahren wollen.  Lievegoed sagt als seinen 
letzten Hinweis (S. 125 - 127) insbesondere für die zwanziger und dreißiger Jahre unseres Jahrhunderts einen 
„Kampf“ voraus, wie auch immer, zwischen dem dann erstmals inkarnierten Ahriman, «Zerstörer», und dem re-
inkarnierten Manu, dem Begründer des Manichäismus :

„Innerhalb der anthroposophischen Bewegung müssen wir im Hinblick auf diese Zukunft lernen,
miteinander in Gruppen zusammen zu arbeiten. Es spielt keine Rolle, was für Gruppen das sind, 
ob Studiengruppen, Lebensgemeinschaften, Arbeitsgruppen.  Miteinander auf menschliche Weise
eine Schule betreiben, einen Bauernhof bewirtschaften, einen Betrieb führen … Wir haben bereit
zu stehen für die Dinge, die da kommen werden.“ (S. 127).

Tatsächlich haben wir, nach dem schrecklichen 20. Jahrhundert voller Tod und Angst und auch während des 1. 
Viertels unseres 21. Jahrhunderts, eine erschreckende Zunahme von gedankenloser, kopflos argumentierender 
Gewalt erlebt.  Ebenso schädlich ist die Haltung, sich all das zu erlauben, was naturwissenschaftlich möglich ist. 
Als würde unser Gewissen zum Schweigen gebracht : Allzu oft scheint man nicht mehr abzuwägen, was 
innerlich-moralisch empfunden derzeit für unsere individuelle geistige Entwicklung vertretbar erscheint.

Auf der anderen Seite erleben wir Alte ja seit wenigen Jahrzehnten und zunehmend, dass Kinder mit erstaunlichen
geistigen Wahrnehmungen aufwachsen.  Es ist, diktiert Lievegoed auf seinem Sterbebett, als zöge sich Manu 
Millionen an Helfern heran.  Diese wollen wir Alte doch unterstützen und fördern ?

Wie soll der „Kampf“ aussehen ?  -  Der 87jährige Lievegoed empfiehlt, dem Ahrimanischen in unserer Umwelt 
zu begegnen mit „Liebe und Güte (Milde)“ (S. 96).  Das wird nicht immer unserer persönlichen Reife entsprechen,
hat aber langfristig als Einziges Erfolg.  Jede andere Kampfform führt paradoxerweise ins Ahrimanische, 
Zerstörerische, hinein.  Wie es sich militärisch, politisch und persönlich bestätigt.

Und wenn Lievegoed Unrecht hat ?  -  Schon für 1998 hatte er sich getäuscht.

„Aus manchen Andeutungen Rudolf Steiners müssen wir ableiten, dass das Jahr 1998 stark im 
Zeichen Ahrimans stehen wird.“ (Lievegoed , S. 109).

1998 = 3 x 666 .  666 ist gemäß der Offenbarung [13:18] „die Zahl des Tieres ; denn es ist die Zahl eines 
Menschen“.  Steiner erklärt sie in (104:227-233 , XI : 29.6.1908).  Es ist nicht nur eine Jahreszahl unserer 
Zeitrechnung sondern auch die Summe, die sich ergibt, wenn wir die Zahlwerte der arabischen  - und wohl auch 
anderer semitischen -  Buchstaben des Sonnen-Dämons Sorath addieren.  Er ist im Teil 1 , Kapitel  B.1. unter 
«Fünftens» und «Sechstens» kurz erwähnt.  Um das Jahr 1998 herum sollen zum dritten Mal Sorath oder seine 
Diener Luzifer und Ahriman auf die Erde kommen.  Wenn sich Ahriman um das Jahr 1998 herum inkorporiert 
haben sollte  - es wäre das erste Mal -,  wäre dieser Mensch jetzt etwas über 25 Jahre alt, hätte bei üblicher 
Entwicklung seiner Jahrsiebte die Entwicklung seines Empfindungsleibes mit seiner Pubertät weitgehend 
durchlebt und wäre jetzt inmitten der Entwicklung seiner Empfindungsseele.  Er würde jetzt beginnen, sein 
hiesiges Leben zu gestalten  -  in ahrimanischem Sinn.  Der gleiche Gedanke, auf eine vielfältige Inkarnation 
ahrimanischer Kräfte angewandt, kann die Tatsache bestätigen, dass Ahriman in unserer Zeit die Oberhand hat.

Gibt es schon jetzt erkennbare Vorzeichen aus den beiden ersten Jahrzehnten unseres Jahrhunderts ?  -   Auf die 
größten Katastrophen wies uns vorher nichts weitgehend Wahrgenommenes hin.  Verschiedene nicht-

109



G.  Fazit

anthroposophische Quellen prognostizierten zum Beispiel einschneidende Behinderungen durch verstärkten 
Sonnenwind und empfahlen, sich durch reale Maßnahmen zu schützen.  Der Sonnenwind, als er kam, bewirkte : 
nichts.  -  Andererseits nehmen Kriege der letzten fünf Jahre an Grausamkeit und falschen Rechtsansprüchen zu, 
und sogar Wahlen führten zu horrenden Verschlimmerungen.

Immer hat es Weltuntergangsprognosen gegeben, bisher immer falsch.  Was, wenn auch Lievegoed sich getäuscht 
hätte ?  -  Dann haben wir uns persönlich in manichäischen Methoden geübt, unseren Nächsten zu lieben.  Solche 
mitmenschlichen Fortschritte fördern immer unsere Entwicklung, die persönliche ebenso wie die 
gemeinschaftliche.

Vor kurzem erst häuften sich gemeinschaftliche Aktionen, mit denen machtlose Menschen gegen jegliche 
bisherigen Erfahrungen Wirkungen erzielen konnten, wenn auch bisher nur Änderungen der Weltstimmung.  Hier 
erwähnen wir nur Greta Thunbergs «Fridays for Future», aber es sind auch andere Revolten junger, machtloser 
Menschen entstanden, alle wegen persönlicher Freiheit oder um des Klimas und damit um ihrer Zukunft willen.  
Man kann sie als eine gemeinsame Bewegung betrachten, so weit sie auch geographisch oder ideologisch 
voneinander entfernt sein mögen.  Wichtig ist, dass ein gemeinsames Fühlen entsteht, dass zum Ziel hat, die 
Menschen in ihrer Entwicklung zum Moralisch-Geistigen hin zu bestärken, auf welchem Weg auch immer.

Aber auch unter Erwachsenen ist ein fortschreitendes Gemeinschaftserleben zu verzeichnen : Hatten sich in 
Mitteleuropa noch 2015 wegen der Flüchtlinge aus Syrien und Afghanistan zunächst fast nur private Hilfs-
Initiativen gegründet, weil deren Gegenstimmen doch reichlich wenig Spielraum ließen für die Regierungen, so 
erhob sich während der CoViD-19-Pandemie schon weniger Widerstand.  Die Menschen waren eher bereit, auf 
lange Sicht persönliche finanzielle Einbußen hinzunehmen um der Erkrankten und des Infektionsschutzes willen.  
Eine dritte Stufe wird gegenwärtig während des Krieges um die Ukraine erreicht.  Die EU-Regierungen hatten in 
ungeahnter Spontaneität und ungewohnter Einigkeit ökonomische Gegenmaßnahmen beschlossen, und 
mindestens die deutsche Regierung kann riesige neue Staatsschulden eingehen  -  weitgehend ohne Widerstand 
seitens Bedenkenträgern aus der Bevölkerung.  Eine bis dahin nicht bekannte Solidarität weltweit macht sich 
bemerkbar und weitet sich jetzt sogar auf Regierungsebenen aus.

Wir Verfasser sehen darin eine Stärkung des Gemeinschaftsgefühls über Ländergrenzen hinweg.  Etwas, was es in 
solchem Ausmaß bisher nicht gegeben hat.  -  Andererseits sind die deutschen riesigen neuen Staatsschulden 
überwiegend für Kriegskosten vorgesehen : sowohl für die Ukraine als auch für ‚Verteidigungsausgaben‘.  Als 
hätten Soldaten jemals Frieden stiften können.  Wir sind eben doch nicht reif genug.  Noch nicht.

Dies führt uns zu einem weiteren Syntheseversuch.  Treffen sich Menschen, so treffen sich verschiedene 
Überzeugungen.  Wollen sie gemeinsam etwas bewirken, so ist es wichtig, dass sie sich miteinander verständigen. 
Es hilft dann, dass sie einander die Gültigkeitsgrenzen ihrer jeweiligen eigenen Anschauungen sagen können.  
Gemeinsam kann man dann in dem jeweiligen Bezugssystem nach logischen Irrtümern und Widersprüchen 
suchen.  Das ist eine Annäherung an eine Synthese : die jeweiligen Gültigkeitsgrenzen zu erkennen, die eigenen 
sowie gemeinsam die des Nachbarn.

Konkret heißt das, bezogen auf unsere Eingangsfrage :

Das geozentrische Weltbild gehört den geistigen Welten an.  In ihnen kann man nichts beweisen, und höchstens 
logische Widersprüche könnten es in Teilen in unseren Augen falsifizieren.  So muss dieses Weltbild vielfältig 
bleiben.  Wir können ihm nur mit herzlicher Toleranz gegenübertreten.  Die immanente Vielfalt hält uns davon ab, 
andere Weltsichten beiseite legen zu dürfen.  Ein Fortschreiten ist nur durch hellseherische Erkenntnisse möglich. 
Diese können frühere hellsichtige Erkenntnisse ergänzen, nicht aber widerlegen  -  außer wenn sie aus unserer 
Sicht einander logisch widersprechen.

Andererseits dazu das heliozentrische Weltbild.  Es gehört in die naturwissenschaftliche Welt.  Darin lassen sich 
die Bezugsrahmen durch Experimente feststellen.  In ihr bleibt uns nicht nur die Logik als Prüfrahmen.  Es dürfen 
für uns die Schlussfolgerungen aus Experimenten gegeneinander antreten, und dadurch ist ein Fortschreiten der 
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse gesichert.

110 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

Solange wir beide Weltbilder noch nicht zusammen begreifen können, können wir auch noch nicht 
allgemeingültig sagen, wer recht hat.

Wer hat denn nun Recht ?.

Das Zauberwort laute «Übergänge».  Steiner verwendet ausgiebig diesen Sinnzusammenhang, weniger häufig das 
Wort «Übergänge» selbst.

«Übergänge ?», hören wir den Physiker zweifeln.  «Übergänge zum Beispiel zwischen den elektromagnetischen 
und den mechanischen Gesetzen ?»  -  Nein, nicht zwischen Gesetzen sondern zwischen den Erscheinungen.  
Nämlich :

Der reine Naturwissenschaftler, hier speziell der reine Darwinist, wirft dem Esoteriker, hier speziell dem 
Anthroposophen, vor, dieser beschränkte sich nicht auf das, was man mit unseren hiesigen Sinnen messen kann.  - 
Der Anthroposoph antwortet, der Darwinist beachte nicht den Initiator der hiesigen messbaren Welt.  Für den 
Anthroposophen ist der Weltinitiator so real wie DNA-Mutationen für den Darwinisten.  Dieser glaubt  - mangels 
anderer anerkannter Kenntnis -, Mutationen entstehen nach Zufallsgesetzen.  Der Anthroposoph glaubt an ein 
lenkendes oder zumindest initiierendes Prinzip.

Für den reinen Darwinisten entwickelte sich der Mensch innerhalb der Primaten.  -  Auf der anderen Seite kennen 
wir Verfasser keine esoterische Weltanschauung und keine Religion, die den Menschen nicht als primäres 
Geschöpf eines welterschaffenden Prinzips sähe.  Sogar Mischwesen erkannten die Menschen.  Die Pharaonen 
zum Beispiel «sahen» Menschen mit Tierköpfen.  Steiner interpretiert sie als Geistwesen, die Gruppenseelen mit 
Eigenschaften enthielten, die der altägyptische Glaubende in der jeweiligen Tiergruppe erkannte.  Die Pharaonen 
ließen auch andere Mischwesen gestalten.  Wir kennen die Sphinx, einen Löwenkörper mit Menschenkopf, für 
Steiner Zwischenwesen : Tiere mit Ich-Ansätzen.  Wir Verfasser wissen nicht, wie die Leserin oder der Leser 
denkt : Wir haben uns vorgenommen, keine Erkenntnis zu missachten.  Sondern zu beobachten, wie sehr eine 
Auffassung uns berührt.

«Eines weiß ich sicher», sagte mir {KvP} einmal eine Anthroposophin, «Ich stamme sicher nicht von Affen ab !»  
Zwar würde das heutzutage nicht einmal mehr ein eingefleischter Darwinist behaupten, genauso wenig wie wir 
von der Kuh abstammen, weil wir auch säugen, oder von der Maus, weil wir auch vier Extremitäten haben.  Aber 
meine Weltanschauungs-Schwester lenkt uns dennoch, wenn auch unfreiwillig, zu einer Brücke hin.  Für 
Paläobiologen stammen die Menschen nicht einmal von Schimpansen ab, genetisch unseren nächsten Verwandten,
sondern von gemeinsamen Vorfahren.  Auch der Anthroposoph findet dies in der Embryologie bestätigt : Der 
Schädel von Embryonen der Menschenaffen ist Menschen ähnlicher proportioniert als der Schädel von 
erwachsenen Menschenaffen.  Diese Beobachtung beweist aber noch nicht, dass Schimpansen vom Menschen 
abstammen.

Wer ist also der gemeinsame Vorfahr ?  -  Das hängt von der Definition ab.  Unterscheidet den Menschen vom 
Affen schon der aufrechte Gang ?  Dann hätten wir als ältesten bisher bekannten Menschen den Danuvius, vor 
11,6 Mio. J.  Allerdings kann sich die aufrechte Haltung auch auf Bäumen zugunsten der Nahrungsaufnahme 
entwickelt haben, erkennbar unter anderem an der Äste-tauglich abgespreizten Großzehe (Delor 5b:117 , 119).  -  
Oder das Große Hinterhauptloch, das beim Menschen weiter vorne liegt als bei Affen ?  Wie weit vorne soll es 
also liegen, um den Menschen zu definieren ?  -  Oder der Werkzeuggebrauch ?  Dann müssten wir viele Tiere 
'Menschen' nennen, zum Beispiel auch Ameisen.  -  Oder Erinnerungsvermögen ?  Dieses können wir sogar schon 
an unseren Haus- oder Farmtieren feststellen.  -  Oder bewusste Erinnerung an den eigenen Körper ?  Dann 
gehörten alle Tierarten dazu, die den Spiegelversuch bestehen.  -  Steiner schreibt dem Menschen das Ich zu und 
sieht in ihm unsere Verbindung zu den geistigen Welten.  Auf unserer Suche nach dem Ich in unserer hiesigen Welt
können wir wohl den Persönlichkeitsbegriff nehmen : nachweisbar individuelle Verhaltensweisen, die nicht 
Instinkt-abhängig oder von einer Gruppe determiniert sind.  Solche individuellen Verhaltensweisen haben sich 
auch an Menschenaffen nachweisen lassen, während andererseits der «Gruppendruck» so gang und gäbe ist bei 
Menschen, dass wir dafür sogar ein eigenes Wort haben.  -  Was also macht den Menschen aus ?  Sein Schicksal, 
als einziges Geschöpf nachtodlich zu Gott eingehen zu können ?  Das ist eine reine Glaubensfrage.  Für mich 
{KvP} zum Beispiel liebt Gott alle seine Geschöpfe so sehr, dass er keines von seinem Himmelreich ausschließt.

111



G.  Fazit

Wo also liegt die Grenze zwischen Tier und Mensch ?  -  Unseres Erachtens gibt es nicht nur eine Grenze.  
Vielfältig können Vormenschen [untergegangene menschenähnliche Menschenaffenarten] und Frühmenschen 
neben einander her gelebt und sich unentwegt miteinander vermischt haben.  Vielfältig und in vielen Regionen 
wurde «die Grenze», wenn man eine definieren wollte, überschritten.  Auch in Retro - Richtung : Savannen-
taugliche Affen adaptierten sich wohl wieder hin zum Leben auf Bäumen (Delor 5b:119).  Vordergründig gesehen : 
je nach ihren klimatischen und Lebensbedingungen : je nach ihrer Umwelt.

Auch zwischen Pflanze und Tier verschwimmen die Grenzen.  Pflanzen hätten kein Empfindungsvermögen ?  -  
Pflanzen reagierten in ihrem Wachstum auf Berührungen sowohl ihrer Blätter als auch ihrer Wurzeln [Hostert 2018].
Und sie kommunizieren sogar darüber  -  sowohl über die Boden- als auch durch die Luftfeuchtigkeit, also wohl 
chemisch [ibid.].  Sie sondern Insektengift, zum Beispiel Nikotin, bei Befall durch Fressfeinde ab und melden den 
Befall an ihre Umgebung  -  chemisch sowohl über die Luft als auch das Myzel [Wurzel-Pilz-Geflecht] [Ammann 
2019].  Manche  - noch umstrittene -  Botaniker [z. B. Monica Gagliano 2022] haben sogar Pawlowsche 
Konditionierungen an Pflanzen entdeckt : Konditionierendes Signal sei Wind aus einer bestimmten Richtung 
gewesen.  Auf Licht hin sei dann die Pflanze in die jeweilige Richtung des Windes gewachsen.  Sogar ein 
Erinnerungsvermögen habe sich nachweisen lassen : In Erwartung des Lichts sei die Pflanze auf wechselnden 
Wind hin in die Richtung gewachsen, aus der das Licht beim letzten Mal gekommen sei [ibid.].  Unmöglich ?  
Undenkbar ?  Was sagte man nicht vor Jahrzehnten noch über die im vorigen Paragraphen genannten Befunde an 
Affen ?  -  So sag’ niemals nie.

Statt Grenzen zu definieren, sollten wir eher von vielfältigen Übergängen sprechen.  Steiner hatte scheint’s doch 
Recht.  Weil diese Sichtweise nicht dem darwinschen Ausleseprinzip widerspricht, könnte sich vielleicht auch der 
reine Darwinist in dieser Vorstellung wiederfinden.  Und der glaubende Esoteriker müsste sich zugestehen, dass 
auch sein eigener Glaube durch seine eigenen Erkenntnisgrenzen bedingt ist und nicht durch natürliche 
Zusammenhänge.  Sicher, sein Glaube spiegelt geistige Zusammenhänge wider, jedoch genauso wie der Glaube 
seines andersgläubigen Nachbarn diesem.  So sehr auch Glaubensnachbarn dies historisch leugneten : Auch 
zwischen ihren Glaubensinhalten lassen sich Übergänge finden.  Schon dies allein könnte uns überzeugen, dass 
sich die geistigen Welten verschiedenen Menschen in verschiedenen Formen zeigen.  Würde der Glaubende diese 
Beobachtung missachten, so würde er sich als ein Rechthaber outen und zumindest der Anthroposophie, dem 
christlichen Grundimpuls, dem Buddhismus und dem tibetischen Lamaismus nicht entsprechen.  Schon diese 
Tatsache könnte uns daran hindern, die eigenen Glaubensinhalte über die unseres Nachbarn zu stellen.

Nicht nur in Glaubensangelegenheiten sondern auch im Naturwissenschaftlichem finden sich Übergänge, die vor 
hundert Jahren noch nicht bekannt waren.  Denken wir nur an den Welle-Teilchen-Dualismus, an die 
Heisenbergsche Unbestimmtheitsfunktion für Ort und Impuls oder an seine Energie-Zeit-Unschärferelation.

Konkret heißt das für unsere Eingangsfrage :

Solange wir nicht Übergänge zwischen dem geo- und dem heliozentrischen Weltbild finden, können wir sie noch 
nicht als Aspekte eines gemeinsamen Prinzips betrachten, noch nicht in eins schauen.

Aber !  Bisher suchten wir Synthesen in Gemeinsamkeiten zwischen Natur- und Geisteswissenschaft oder eine sie
zusammenfassende Erkenntnis.  Lässt sich eine Domäne finden, die beide übersteigt ?  -  Ja.  Im Seelischen.  Das 
uns dann ins Geistige führt.  Der folgende

Syntheseversuch.

stützt sich auf Steiners 7. und 8. Michael-Brief (26:128 f und 137 f) sowie auf P. Selg „Die Auseinandersetzung mit
dem Bösen“ (II 2020 , S. 60).

Der entscheidende Schritt ist, sich nicht zufrieden zu geben mit dem rein Rationalen, mit all dem, was sich in uns 
mit dem verbindet, was nur vernünftig, nur klar, nur offensichtlich ist.  All dies brauchen wir !  Wir sollten 
keineswegs darauf verzichten.  Auch nicht auf unsere Gedanken darüber, auch nicht auf das, was wir aus ihnen als
Naturgesetze oder technische Möglichkeiten ableiten.  All das brauchen wir weiterhin und sollten uns weiterhin 

112 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

bemühen, es weiterzuentwickeln.  Dazu brauchen wir weiterhin Versuche und Beobachtungsreihen.

Aber nicht nur !  Denn diese Haltung, allein genommen, würden uns verleiten, uns nur dem Rationalen 
anzuvertrauen.  Wir würden tun, was uns möglich ist, ohne unser Gewissen zu befragen.

Über das rein Naturwissenschaftliche hinaus benötigen wir eine Anleitung, die uns unsere inneren moralischen 
Grenzen zeigt.  Es hat keinen Sinn, alles zu tun, was uns möglich ist.  Wie wir vielfältig erfahren im persönlichen 
wie im politischen Leben, in der Ökonomie, in Massenereignissen und ganz besonders bei militärischen Aktionen.

Und wie kommen wir an unser Gewissen ?  Es ist uns weithin abtrainiert worden durch Erfolge im rationalen 
Bereich oder durch solche Gemeinschaftserlebnisse, die Gedanken ausschalten.  Ein Kleinkind vergewissert sich 
gestisch, ob das, was es vor hat, auch gestattet ist.  {Zugegeben : manchmal.}  Man beobachtet dies auch dann, 
wenn das Kind noch nicht dazu erzogen worden ist.  Der gleiche fragende Blick findet sich bei spielenden 
Haushunden.  Es ist eine instinktive Regung.

Wie kommen wir also an unser Gewissen ?  -  Indem wir es  - wieder -  üben.  Wie ja schon ein Säugling seine 
äußeren Wahrnehmungen übt, so lassen sich auch unsere inneren Wahrnehmungen wieder üben.  Wie bei den 
Wahrnehmungen der äußeren Sinne braucht es dazu Zeit, viel guten Willen und stetes Durchhaltevermögen 
angesichts der vielen Rückschläge und Enttäuschungen.  Die allesamt daher rühren, dass wir den Versuchungen 
der scheinbar leichten und rascher erfolgreichen Wege nachgeben, die unser Gewissen übertönen.

Wie also können wir unsere inneren Wahrnehmungen erkennen, um sie zu üben ?  -  Schon im Teil 1 , im 
Vorkapitel «In Kürze» steht es sowie im Kapitel  A.2. , Unterabschnitt «Die geistige Welt» : Wir haben noch keine 
Sprache dafür.  Wir können unsere Erfahrungen darin noch nicht in Begriffen ausdrücken.  Immerhin «erspüren» 
können wir unsere inneren Wahrnehmungen.  Genauer geht es noch nicht.  Aber soweit können wir es doch 
sagen !  Sobald man die eigene Erfahrung gemacht hat, wird sie als «erspüren» verständlich.  Derjenige jedoch, 
der eine innere Wahrnehmung in sich noch nicht erkannt hat, wird «erspüren» als Wortgeklingel empfinden und 
als Fantasie verunglimpfen.  Daher viele Missverständnisse, viele Vorwürfe, viel Streit.

Kann man trotzdem das Erspüren etwas besser begreifen ?  Vielleicht an einem Beispiel ?  -  Es muss ein sehr 
ursprünglicher Sinn sein, denn wir können ihn zumindest schon an Rudeltieren entdecken.  Unsere Haushunde 
zum Beispiel : Schneller als ihr Herr denken kann, haben sie erspürt, ob der Schlag mit seinem Wanderstock mit 
Absicht kam oder aus Versehen  -  gleichgültig, wie hart der Schlag war.  Es gibt ein Erkennen, das nicht von 
äußeren Wahrnehmungen abhängt.  Sozial kompetente Menschen haben es schon geübt und sagen dann : «Es liegt
an der Atmosphäre.» oder bildhafter : «Es liegt in der Luft.» und bestätigen damit, dass es für sie real ist, auch 
wenn sie es bisher bestenfalls nur als Bild ausdrücken können.  Gelegentlich kann es dann zu Ehestreit kommen : 
‚Wie kann meine Frau bloß wissen, dass ich … ?'  Sie hat es nicht gewusst, sie hat es gefühlt.

Geht es dennoch konkreter, auch für den, der es noch nicht so geübt hat ?  -  Wir dürfen im inneren Bereich nicht 
zu schnell entscheiden.  Wir müssen  - sollten, mögen ! -  uns Zeit nehmen, auf eine innere Stimme zu lauschen.  
«Ich höre nie was !», sagt uns manch einer.  Wir Verfasser können es nicht beweisen, behaupten aber durch eigene
Erfahrung, dass die innere Stimme ständig zu uns spricht.  Das Hinhören ist unser Problem.  Dieses Problem kann 
jeder nur für sich selber lösen.  Durch inneres Hinhören, durch Einkehr.

Genauer : Wie lösen ?  -  Für uns Verfasser ist es das Meditieren, «beschauliches Nach-innen-Hören, in 
größtmöglicher Tiefe und ohne jegliches vorgefasstes Urteil» {HRS}.  ‚Werde ich mich auch in meinem tiefsten 
Inneren wohl fühlen, wenn ich tue, wonach mir gerade ist ?’

Wichtig ist, dass wir auf diesem Pfad nie hoffen können, dass unsere innere Stimme uns immer die gleiche 
Antwort geben wird.  Denn was wir als innere Stimme vernehmen, hängt nicht nur von unserer Bereitschaft und 
Übung ab.  Sondern auch von dem momentanen Reifestadium unseres Gewissens.  Das sich ja hoffentlich immer 
weiter entwickelt.

Worauf also können wir hoffen ?  -  Auf eine innere Gewissheit, die sich nicht beschreiben lässt, uns aber eine 
ungeahnte, einzigartige Sicherheit gibt für unser künftiges Tun, auch wenn diese Stimme uns immer wieder zu 
verschiedenen Haltungen kommen lässt.  An ihnen können wir erkennen, dass wir uns weiterentwickeln.

113



G.  Fazit

Es geht noch konkreter.  Allerdings führt uns das in geistige Zusammenhänge.  Die ja für jeden je nach seiner 
Reife verschieden aussehen.  Deshalb gelte hier die persönliche Erfahrung.  Ja, jedem steht doch frei, seiner 
eigenen inneren Erfahrung Glauben zu schenken  -  oder auch nicht.  Je nachdem kann er seine innere Erfahrung 
als Eingebung erkennen  -  oder als ‚Fantasterei’ verunglimpfen.  Diese Einstellung würde ihn allerdings nicht 
weiterführen.  Er liefe Gefahr zu stagnieren.

Hier die eben angekündigte persönliche Erfahrung : Wir Verfasser glauben an unsere persönlichen Schutzengel, 
seien sie nun Freunde oder Verwandte im Kamaloka, oder Engel.  Wir glauben, dass sie uns zu dem jeweils für 
uns Richtigen geleiten.  Diese Glaubensgewissheit wird für uns immer mehr zu einer Richtschnur dahin, wie wir 
unser Leben in jedem Moment führen wollen.  Wir merken es daran, dass wir über die Jahre hin immer 
zuversichtlicher werden, dass das, was uns widerfährt, in einem Zusammenklang steht, der sowohl unserer 
Umgebung zum Besten gereicht als auch uns selbst  -  auf lange Sicht.  Über die Jahre hin können wir immer 
mehr auf Zorn, Abneigung oder Rachegefühle verzichten.  Über die Jahre hin werden wir  - trotz aller 
Schwankungen ! -  liebevoller, und uns tritt eher Freundlichkeit entgegen als früher.

Eines dürfen wir aber nie vergessen : Je weiter wir uns in diese Richtung entwickeln, umso hinterhältiger stellen 
uns unsere persönlichen Versuchungen nach.  Umso öfter tappen wir in unsere persönlichen Fallen, und umso 
heftiger sind wir in Gefahr, uns über unsere Gewissensstimme zu täuschen.  Sicherheit gibt es auf diesem Pfad 
nie.  Nur indem wir uns ständig selbst befragen, können wir unseren Pfad weiter wandern.

Ist das nicht ein Widerspruch ?  Wie können wir Verfasser sicher sein, dass unsere Schutzengel uns schützen, 
wenn wir doch immer wieder in Irrtümer tappen ?  Wie können wir Sicherheit finden, wenn wir doch wissen, es 
gibt sie nie ?  -  Kein Widerspruch.  Der Schutz unserer Schutzengel ist uns  - so glauben wir Verfasser -  sicher.  
Sie lassen uns aber bei Problemen, die wir nach ihrem Ermessen gerade noch selbst meistern können, die Freiheit,
uns falsch zu entscheiden, damit wir daraus lernen und uns weiterentwickeln können.  Unsere Aufgabe ist es, 
unsere Irrtümer einzusehen, damit sie sich möglichst immer seltener wiederholen.

Es geht noch einen Schritt weiter, und er mündet in religiösem  - nicht kirchlichem -  Glauben.  Oben hieß es, wir 
mögen doch bitte unsere inneren Wahrnehmungen ‚wieder’ üben.  Wo hatten wir sie schon einmal geübt ?  Wo 
kommen wir her ?  -  Wir Verfasser glauben : aus den geistigen Welten, vorgeburtlich und sogar vor unserer 
Konzeption.  In den geistigen Welten steht hinter unseren Schutzengeln, sie unterstützend, Gott und  - unter 
anderen gemäß unserer christlichen Kultur -  der Christus-Impuls, seinen Nächsten zu lieben wie sich selbst.  Dem
nachzuleben, können wir versuchen durch innere Einkehr und innere Weiterentwicklung.  Über viele, viele 
Inkarnationen ; nicht nur Anthroposophen sagen das.  Voraussetzung ist : unser fester Wille, diesen Pfad auf lange 
Sicht zu beschreiten.

Im Teil 1 hatten wir gegen Ende des Kapitels  A.2. «Einleitung» gesehen : Impulse kann man lebendig erleben.  
Ebenso können wir uns auch den Christus-Impuls lebendig vergegenwärtigen und so den lebendigen Christus in 
uns wieder aufleben lassen  -  wie wir Ihn erfuhren, als wir in den geistigen Welten lebten.  Und noch auch, als wir
klein waren ; damals allerdings weniger bewusst, als es uns heute möglich ist.

Und warum sollten wir das ?  Warum sollten wir überhaupt etwas als lebendig erleben können ?  Wäre es nicht 
viel einfacher, sich allein dem Rationalen in den Naturwissenschaften anzuvertrauen ?  -  Das, was wir als 
Lebewesen erfahren, können wir lernen zu lieben, wie es schon im Teil 1 , Kapitel  A.2.  im Unterabschnitt «… und
Lieben, zum Beispiel die Erde» geschildert wurde.  Das Lieben und das Leben schrittweise erfahren, führt zu immer 
tieferem Empfinden.  Was uns für unsere Gewissensstimmen sensibilisiert.

Also doch Naturwissenschaftler bleiben und unabhängig davon unsere Gewissensstimmen und vielleicht sogar 
den lebendigen Christus-Impuls suchen ?  Sollen wir unser Ich lieber aufspalten ?  Verschiedene Lebensarten 
unverbunden nebeneinander in uns bestehen lassen ?  -  Ein extremes Beispiel schildert Selg (II 2020, S. 15 f) : 
Sigmund Rascher, Anthroposoph und dennoch SS - Arzt, entwickelte Zyankali-Kapseln für den Selbstmord 
hochrangiger Nazis wie Heinrich Himmler  -  an Gefangenen im KZ Dachau.

Nichts für uns.  Unsere jeweilige Naturwissenschaft oder Technik wollen wir fördern, doch nicht dabei stehen 
bleiben.  Jenseits der uns beeindruckenden Naturgesetze oder Technologieerfolge können wir uns anrühren lassen.

114 



G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick

Von der Schönheit der Natur.  Von der vielfältigen Gestalt ihrer Lebewesen, und wie sie vielfältig leben und sich 
fortpflanzen.  Von den wunderbar komplizierten und ineinander passenden Fließgleichgewichten.  Von der 
Herrlichkeit, mit der sich Gott in ihnen offenbart, obwohl ihnen unbewusst.  Und von vielem mehr.  Auch von all 
dem, was unser Leben erleichtert durch technische oder ärztliche Hilfen.

In unserem Innern bilden wir ein Band zwischen beiden, indem wir den lebendigen Christus-Impuls in uns und in 
Gottes Schöpfung um uns  - einschließlich ihrer menschlichen Errungenschaften -  wieder aufleben lassen 
möchten in unserem Innern.  Es hängt von uns ab, in welchem Maß wir sie akzeptieren wollen, damit sie unser 
Gewissen nicht beeinträchtigen.

Und warum solche Mühe ?  -  Es ist keine Mühe sondern eine beglückende, wenn auch fordernde, Erweiterung 
unseres Seins.  Wir können auf dem Weg unsere sinnlichen Wahrnehmungen ins Übersinnliche, Hellsichtige, 
erweitern und darin eine Vertiefung unseres Lebenssinns erfahren.  Des Lebenssinnes, für andere Seinsformen 
liebevoll da zu sein.

Ist das nun eine Synthese für unsere Eingangsfrage : «Wie sind wir entstanden ?» ?  -  Nicht eine äußere Synthese.
Nichts, was wir rein gedanklich nachvollziehen könnten wie Naturgesetze.  In unserem Inneren, in jedem von uns,
können wir diese Synthese leben.  Sie kann nur wirken, wenn wir sie leben wollen und uns darum bemühen.

Diese Gedanken haben wir Verfasser uns aus der Anthroposophie abgeleitet.  Zum gleichen Ziel, wenn auch auf 
verschiedenen Routen, daran glauben wir fest, werden andere Menschen auf anderen Pfaden geleitet.i

Zurück zu handfesteren, diskutierbaren Themen.  Gerade weil wir uns allzu oft zu der einen oder der anderen 
Seite bekennen wollen, sollten wir die ach so menschlichen Glaubensstreitigkeiten vermeiden wollen.  Es bleibt 
an uns, die Vorzüge und die Gefahren zu erkennen, die die in diesem Buch beschriebenen, so gegensätzlich 
erscheinenden Weltsichten enthalten.  Wenn wir die Gefahrenaspekte minimieren könnten, könnten sich die 
Weltanschauungen einander annähern.  Dazu das nächste Kapitel.

115



G.  Fazit

G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise

Vorzüge und Gefahren der naturwissenschaftlichen Sicht :

1)  Sie kann ihre Ergebnisse falsifizieren, berichtigen, verbessern : sich im physischen Bereich entwickeln.

2)  Innerhalb ihres Weltbildes liefert sie beweisbare Ergebnisse.  Diese führen zu wiederholbaren Messgrößen 
innerhalb eines größenordnungsmäßigen Bezugsrahmens.  Damit vermittelt sie eine weltanschauliche Sicherheit.

Aber :

1)  Sie beschränkt sich auf Erkenntnisse über die tote Materie.  In den Lebenswissenschaften  - Botanik, Zoologie,
Medizin, Genetik, Zytologie, Immunologie, Ethologie, Pharmazie, Ökologie, Mikrobiologie, molekulare Biologie,
Biochemie -  betrachtet sie einzelne Befunde, als seien sie stationär wie von nicht lebenden Wesen.

2)  Sie betrachtet jegliches Leben, Wachsen, Sich-Weiterentwickeln-Wollen nur unter dem Aspekt von 
gegenwärtigen Befundzuständen, weil die Übergänge nicht experimentell nachzuweisen sind.

3)  Sie beachtete nicht den Einfluss des Beobachters, allerdings nur bis vor Heisenberg, bis vor einem Jahrhundert.

4)  Sie verleitet dazu, den eigenen Bezugsrahmen zu vergessen und ihre Ergebnisse als einzig sinnvolle zu 
betrachten.  Eine solche Betrachtungsweise versperrt die Bereitschaft, dem anderen zuzuhören und dessen Ohr zu 
gewinnen.  Das gleiche gilt für die geisteswissenschaftliche Betrachtungsweise.  Doch tritt die 
naturwissenschaftliche in unserer Gesellschaft geballter auf.

5)-Sie verleitet dann dazu, sich das Machbare erlauben zu wollen.  Man wägt dann nicht mehr ab, was der 
Menschheit insgesamt auf ihrem lebendigen, wechselvollen Entwicklungsweg nutzt.  Auf Ethik dürften wir eben 
eigentlich nicht verzichten.

Diese beiden letzten Punkte lassen sich allmählich eindämmen, indem jeder sich immer von Neuem fragt, was die 
eigene innere Stimme für richtig hält.  Man wird innerlich verschiedene Antworten vernehmen, von wachsender 
geistiger Tiefe und Überzeugungskraft.  Wichtig ist, das innerliche Sich-Befragen nie aufzugeben.

Vor allem heutige Anthroposophen kritisieren an der Naturwissenschaft :

6)  dass sie voraussetzt, dass ihre Gesetze zeitunabhängig und im gesamten Universum gälten.  Beides ist unklar.

7)  und dass sie nicht erkennt, dass man auch scheinbar tote Materie als Lebewesen empfinden kann.  Eine 
naturwissenschaftliche Sichtweise spricht Materialien ab, sich lebendig zu entwickeln.  Was schon an Gesteinen 
widerlegt ist (D. Bosse).

Vorzüge und Gefahren der geisteswissenschaftlichen Sicht :

1)  Anthroposophie ist kein Glaube sondern ein geisteswissenschaftlicher Erkenntnisweg und

2)  sie hilft, weite geistige Erfahrungen in der Seele des Betrachters zu eröffnen, falls dieser diesen Zugang nutzen
will.  Dann kann der Suchende eine innere Gewissheit und Sicherheit gewinnen, wie sie im Zusammenhang der 
Naturwissenschaften nur in geisteswissenschaftlichem Rahmen, nämlich in der Entdeckerfreude bekannt sind : der
eigene Anteil des Suchenden nämlich, dass er sich dem, was ihm als innere Erfahrung kommt, anvertraut.  Von 
außen ist diese Einstellung nicht zu unterscheiden von Fantasie oder auch einem Glauben.  Auch für mich {KvP} 
habe ich bisher keinen glaubhafteren Erkenntnisweg gefunden als in der Anthroposophie.  Steiner selbst sowie 
Beispiele Anderer ermutigen uns zu eigenen Erfahrungen.

3)  Die Anthroposophie hat damit die Hellsichtigkeit vom Ruch des Dunklen, nicht Einsehbaren und daher 

116 



G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise

Anzuzweifelnden befreit.  Sie kann uns auf diesem Weg einen neuen, über das aktuelle Leben hinausgehenden 
Lebenssinn vermitteln.

Aber :

1)  Wir müssen Steiners geisteswissenschaftlichen Schauungen  - oder denen Anderer -  vertrauen, solange wir sie 
nicht selbst erleben können.  Allerdings : So wie dieses Buch jeden anders berührt als jeden Anderen, so variieren 
auch geisteswissenschaftliche Schauungen  -  sogar noch weiter gehend als Leseverständnisse.  Gerade deshalb 
müssen wir unsere persönlichen Erkenntnisse hinterfragen.  Ein Beispiel für aus meiner Sicht irregeführter 
Esoterik wurde mir kürzlich erzählt : Eine ungenannte Betreuerin von Behinderten habe keine Kartoffeln 
gegessen, weil, so habe sie gesagt, Steiner gesagt habe, Kartoffeln würden im Kopf verdaut.  {Tatsächlich kann er 
eine Analogie zum Thema Ernährung gemeint haben, siehe unten.}  Aber ihren Betreuten habe sie weiterhin 
Kartoffeln vorgesetzt.  Sie habe weder die Literaturstelle gekannt noch die Information selbst im Kopf verarbeitet.
-  Wir wollen weder die Information noch die literarische Aussage bezweifeln.  Tatsächlich zwingt uns die 
Kartoffel als Nachtschattengewächs zu Gedankenarbeit vor dem Verzehr.  Zum einen aus Diätgründen wegen 
ihres Kohlehydratanteils und zum anderen, damit wir uns nicht an dem Solanin derjenigen Knollenteile vergiften, 
die dem Tageslicht ausgesetzt waren (P. Kühne in «info 3» vom März 2019 , S. 50).  Gott schütze uns aber alle vor 
Leichtgläubigkeit, Unüberlegtheit und falschem Verstehen.  Besonders am Übergang zwischen 
geisteswissenschaftlichen und naturwissenschaftlichen Themen sei Überlegung empfohlen.  Denn in dem 
Jahrhundert seit Steiner haben sich zumindest die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse verfeinert.  Als Beispiel 
sei eine Ansicht Steiners über die Verbindung von Gehirn und Darm zitiert in Anlehnung an Guilia Enders «Darm
mit Charme» aus der oben genannten «info 3» :

„Es ist ja eine ganz, man möchte fast schon sagen, alberne Ansicht, dass in der grauen 
Hirnsubstanz im Wesentlichen die Denksubstanz gegeben ist, denn das ist nicht der Fall. Die 
graue Hirnsubstanz ist im Wesentlichen zur Ernährung des Gehirns da und ist eigentlich eine 
Kolonie der Verdauungswerkzeuge zur Ernährung des Gehirns. (…) Also sehen Sie, dass, wenn 
man von der Verdauung spricht, man nicht nur vom Unterleib sprechen kann.“ (R.Steiner 312).

Logisch und in seiner Aussageintensität in etwa dazu passend und doch nicht minder irrig, falls nicht doch eine 
Analogie gemeint ist :

„Ja, meine Herren, Sie denken alle nicht mit dem festen Gehirn ! Sie denken nämlich alle mit 
dem Gehirnwasser, in dem das Gehirn drinnen schwimmt ; es ist ein Aberglaube, dass man mit 
dem festen Gehirn denke.  Nicht einmal die Dickschädel, die ganz eigensinnig sind, {und} die gar
nichts anderes auffassen können als ihre eigenen Ideen, die sie in ihrer frühen Jugend 
aufgenommen haben : nicht einmal die denken mit dem festen Gehirn, die denken auch mit dem 
Gehirnwasser, wenn auch mit den mehr verdichteten Stellen im Gehirnwasser.“ (R.Steiner 354:69 , 
IV : 9.7.1924).

Steiner konnte es sich zu seiner Zeit nicht anders vorstellen und war deshalb möglicherweise frei für seine 
Analogie.  Heutige neurophysiologische Befunde sprechen anders.  Wir sehen hieraus : Nicht nur logische 
Ungereimtheiten möge der heutige Leser eliminieren, auch wenn er selbst nicht hellsichtig ist.  Das hatte Steiner 
selbst schon empfohlen, wie im Teil 1 , Kapitel  A.2.  kurz vor dem Unterabschnitt «Anthroposophie als eine 
Lebenspraxis» zitiert wurde.  Auch heutzutage müssen wir Steiners Aussagen an heutigen naturwissenschaftlichen 
Befunden prüfen, wenn seine Aussagen unsere hiesige sinnenfällige Welt betreffen.  Sonst werden wir von 
unseren Zeitgenossen für verbohrte Ideologen, Dogmatiker oder Glaubensfanatiker gehalten.  Wollen wir das ?  
Soll man uns etwa unter denen einreihen können, die Steiner selbst „Dickschädel“ nannte ?

Vielleicht konnte Steiner es sich zu seiner Zeit nicht anders vorstellen ?  -  Stimmt das denn ?  Er hätte auch nur 
ein einziges psychiatrisches Krankenhaus für Langzeitpatienten besuchen brauchen.  Er hätte dort kindliche 
Insassen gefunden mit grotesk vergrößerten Schädeln.  Kinder, deren Gehirnwasser nicht abfließen konnte  -  was 
damals schon als Ursache bekannt war, aber damals konnte man noch nicht Abflussventile in die Gehirnkammern 
vorschieben.  Bei solchen Kindern hörten deren Gehirnwasser-produzierende Zellen an den Rändern der 
Hirnwasserräume trotz des wachsenden Hirninnendrucks nicht mit ihrer Produktion auf.  Diese armen Kinder 
litten an unerträglichen Kopfschmerzen.  Zwar kann das Gehirn keinen Druck und keinen Schmerz empfinden, 

117



G.  Fazit

wohl aber die «Gehirnhäute», Meningen, die wie eine Haut am Gehirn anliegen sowie an den Schädelinnenseiten. 
Diesen Kindern konnten ihre Migräne-artigen Kopfschmerzen nicht ursächlich genommen werden.  Schlimmer 
noch : Der zu hohe Schädelinnendruck betäubte die Nervenzellen und zerdrückte sie.  Die Kinder verloren ihre 
Hirnfunktionen, je nachdem, welche Nervenzellen zuerst abstarben.  Starben diese Kinder, so fand der Pathologe 
ein geschrumpftes Gehirn bei prall gefüllten Hirnwasserkammern.  Keine Spur von erhöhter oder auch nur 
erhaltener Denkfähigkeit vor ihrem Tod.  Dies hätte Steiner auch schon zu seiner Zeit beobachten können.  Es 
hätte sich gelohnt, seinem Nachdenken eine Prüfung folgen zu lassen.  Zumindest heutzutage müsste sich Steiner 
die Frage gefallen lassen, inwieweit es ihn überhaupt interessierte, seine Gedanken, soweit sie die hiesige 
sinnenfällige Welt betrafen, nachzuprüfen.  -  Zum Trost für uns Heutige : Heutzutage kann man solche 
«Hydrozephali», «Wasserköpfchen», nicht einmal an einem vergrößerten Kopfvolumen erkennen.  Sie müssen 
nach der Operation und bei wiederkehrenden Abflusskontrollen des Gehirnwassers keine Schmerzen mehr 
erleiden und verlieren auch nicht ihre Denkfähigkeit.

Alle Ideologen laufen Gefahr, ihre Vorstellungen lieber nicht nachzuprüfen.  Seien es «Flat Earther» oder auch wir
Anthroposophen.  Beispiele gefällig ?  -  1)  Die Bahn des Planeten Venus beschreibe für irdische Augen einen 
glatten, regelmäßigen Fünfstern ? - Beobachtungen in einer Waldorf - Schule bewiesen das Gegenteil (Gabriela 
Goetze).  -  2)  Das Weltjahr lasse sich auf den Tag genau berechnen ? - Sonnen- und Mondkräfte beeinflussen den 
Tidenhub und damit die Präzession der Erdachse so variabel, dass sich die Sternbilder, wie man sie von der Erde 
aus zu einem bestimmten Zeitpunkt sehen würde, nicht auf 25.920 Jahre hin genau voraussagen lassen.  -  3)  ‚Wir
wollen doch die geistigen Welten anstreben und befassen uns daher nicht mit Sex und Geld !’ - Alle Insider 
religiöser oder weltanschaulicher Institutionen  - ja, auch der Anthroposophie -  kennen Vorkommnisse, in denen 
Sex, Geldsucht oder Geltungsdrang umso heftiger durch die ‚Hintertür’ über die Institutionen herfielen, je 
unverletzlicher sie sich fühlten.  Bis noch vor kurzem unter der kirchlichen Prämisse : ‚Wir wollen doch unserer 
Institution nicht schaden  -  oder ?’  So unverhohlen kann Ahriman manchmal auch heutzutage noch operieren, 
dass wir der Opferschicksale manchmal auch heute noch nicht gedenken.  -  Allerdings nimmt die Tendenz zu 
solchem Institutionenschutz zu Lasten der einzelnen Opfer inzwischen ab.

Persönlich haben wir es als ratsam empfunden, Steiners Ausführungen umso mehr zu überdenken, wenn er in 
Vorträgen anfing, negativ zu urteilen.  Andererseits haben wir nur zu oft gefunden, dass sich jemand einer 
geisteswissenschaftlichen Erkenntnis anvertraute, ohne zu prüfen, ob sie ihm oder ihr selbst angemessen war.  Es 
entstand dann oft ein irreleitender Glaube, der naturwissenschaftlichen Ergebnissen nicht standhielt.  Was sicher 
nicht im Sinne Steiners war.

Zum Beispiel, weil wir schon beim Thema Anatomie sind : Es entspricht nicht heutigem Wissen, dass Steiner 
efferente = motorische Nervenstränge negierte.

„Das seelische Vorgeburtliche wirkt durch Antipathie, Gedächtnis und Begriff hinein in den 
menschlichen Leib und schafft sich die Nerven. Das ist der richtige Begriff der Nerven. Alles 
Reden von einer Unterscheidung der Nerven in sensitive und motorische ist, wie ich Ihnen schon
öfters auseinandergesetzt habe, nur Unsinn. (…) So sehr die Physiologie glaubt, etwas zu haben,
indem sie von sensitiven und motorischen Nerven spricht, so hat sie darin doch nur ein Spiel mit 
Worten. Von motorischen Nerven wird gesprochen, weil die Tatsache besteht, dass der Mensch 
nicht gehen kann, wenn gewisse Nerven beschädigt sind, zum Beispiel die, welche nach den 
Beinen gehen. Man sagt, er könne das nicht, weil er die Nerven gelähmt hat, die als 
‚motorische‘ die Beine in Bewegung setzen. In Wahrheit ist es so, dass man in einem solchen 
Fall nicht gehen kann, weil man die eigenen Beine nicht wahrnehmen kann.“ (R.Steiner 293:30 , 
II : 22.8.1919).

Dies ist ein Beispiel dafür, wie etwas durch Befunde widerlegt wurde.  Unglücklicherweise sind wir dann 
versucht, auch andere Aussagen Steiners in Frage zu stellen, auch in Gebieten, die wir nicht nachprüfen können, 
zum Beispiel über die übersinnlichen Welten.  Wir stellen dann unser Vertrauen zur Debatte.

Steiner war damals jugendfrische 58 Jahre alt.  Heutzutage können alte Menschen seine Beobachtung schon an 
sich selber widerlegen.  Ist die Tiefensensibilität gestört {«Tatterich»}  - genau das ist in diesem Fall gemeint mit 
„die eigenen Beine nicht wahrnehmen“ -, so kann der Mensch wohl gehen, aber schwankend, wie betrunken, und 
benötigt seine Augenkontrolle, um auf Bodenunebenheiten zu reagieren.

118 



G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise

„Aber das Wichtige ist, dass eigentlich jede ganze Nervenbahn an dem Umfang des Menschen 
entspringt und wiederum zum Umfang zurückgeht, aber irgendwo unterbrochen ist ; wie ein 
elektrischer Draht, wenn er einen Funken überspringen lässt, so ist eine Art Überspringen, ein 
sensitives Fluidum von dem sogenannten sensitiven {Nervenende} bis zu dem sogenannten 
motorischen Nervenanfang.“ (R.Steiner 194:124).

Diese Widersprüche zu heutiger Physiologie griff Axel Ziemke in seinem engagierten Artikel «Steiner hat sich 
geirrt !» in info 3 , V/2013 , S. 54 auf.  Wenige Monate später, im September 2013, veröffentlichte Matthias Kux in 
der gleichen Zeitschrift eine Replik : „Motorische Nerven : Hat Steiner sich geirrt ?“  Eine bewegend detaillierte 
Darstellung des damals aktuellen Wissensstandes.  Doch konnte er  - sogar laut seiner eigenen 
Schlussformulierung -  Ziemke nicht widersprechen.  Dennoch konnte er Ziemkes Widerspruch nicht anerkennen. 
Um Steiner nicht zu widersprechen ?  -  In seiner Ausbildung zum naturwissenschaftlichen Lehrer muss Steiner 
schon zu seiner Zeit den berühmten Versuch mit dem zuckenden Froschbein gekannt haben. Wir können nur 
deuten, dass Steiner zu seiner oben zitierten Überzeugung auf hellsichtigen Weg gekommen war, denn schon die 
physiologischen Befunde seiner Zeit widersprachen ihm.  -  Wir können nur vermuten, dass sich Steiner mit 
physiologischen Befunden, wie sie heute vorliegen, befasst hätte.  Hätte er seine geisteswissenschaftlichen 
Schauungen hinterfragt ?  Müssen nicht wenigstens wir es jetzt tun, um die Wissenschaften zusammenzuführen ?  
Dies bringt uns zum nächsten Thema, das wir mit Vorsicht betrachten sollten.

2)  Die überwältigenden geisteswissenschaftlichen Erkenntnisse Steiners können uns dazu verleiten, unsere 
eigenen geistigen Erfahrungen hintanzustellen und Steiners soziale und naturwissenschaftliche Erfahrungen zu 
seiner Lebenszeit auf unsere Zeit fortzuschreiben.  Ein Beispielzitat sei der Physik entnommen :

„Da, wo sie 1 Tatsachen konstatiert, wo sie Tatsachen beschreibt, das reale, das Wirkliche, da 
redet sie von Wahrheit, wenn sie beschreibt, was das Auge sehen kann und was man feststellen 
kann mit der Rechnung. Wo sie aber anfängt zu spekulieren von Atomen, von Molekülen und so 
weiter, die nichts anderes sein sollen als gewisse Dinge, die materielles Dasein haben : da fängt 
sie an, einen Weltenraum zu spinnen (...).“ (R.Steiner 122:117 ?).

1 {die Physik}

Inzwischen werden aber sogar subatomare Teilchen in ihren physikalischen Eigenschaften und Wegen berechnet, 
und die theoretische Physik bereitet die Grundlagen vor für künftige Experimente.  Auch die organische Chemie 
hat einen ungeahnten, nicht erahnbaren Aufschwung genommen.  Steiner, der sich lebenslang Gedanken über 
sinnenbezogene Themen machte und bis etwa 1905 Naturwissenschaftliches seiner Zeit verfolgte, würde sich 
wohl den heutigen und künftigen Erkenntnissen nicht verschließen wollen.  Umso weniger sollten wir Heutige es 
tun.

3)  R. Steiner nutzte in seinen Schriften und Vorträgen recht häufig argumentative Wege, deren logische 
Inkompatibilität erst eine Generation später, seit Ludwig J.J. Wittgenstein [1889 - 1951], herausgearbeitet wurde.  
Ein suggestives Beispiel : «Ist die Wand schwarz ?»  Suggeriert : Sie sei einheitlich eingefärbt.  Faktisch werden 
auf der Wand aber verschiedene Grautöne zu sehen sein, ein Farbenblinder vermag den zarten Rotton nicht zu 
erkennen, usw.  Eine suggestive Frage kann nie ein logisches Ergebnis zeitigen, denn sie schließt suggestiv aus, 
dass ein drittes Faktum vorliegen könnte.  Wie bei unserem Beispiel : Es müsste logisch erst bewiesen werden, 
dass kein anderer Sinneseindruck als schwarz oder nicht-schwarz vorliegen kann.  Außerhalb der Mathematik und 
Logik ist das zumeist unmöglich.  In Steiners Argumente schleichen sich Trugschlüsse ein, die heutzutage keinen 
Bestand haben.  Solche suggestiven Fragen wirken heutzutage rhetorisch.  Hier wieder nur ein Beispiel :

„Niemand wird es bestreiten, dass das Kind unfrei ist, wenn es Milch begehrt, {und} dass der 
Betrunkene es 1 ist, wenn er Dinge spricht, die er später bereut. Beide wissen nichts von den 
Ursachen, die in den Tiefen ihres Organismus tätig sind und unter deren unwiderstehlichem 
Zwange sie stehen. Aber ist es berechtigt, Handlungen dieser Art in einen Topf zu werfen mit 
solchen, bei denen sich der Mensch nicht nur seines Handelns bewusst ist, sondern auch der 

119



G.  Fazit

Gründe, die ihn veranlassen ? Sind denn die Handlungen der Menschen von einerlei Art ? Darf 
die Tat des Kriegers auf dem Schlachtfelde, die des wissenschaftlichen Forschers im 
Laboratorium, des Staatsmannes in verwickelten diplomatischen Angelegenheiten 
wissenschaftlich auf gleiche Stufe gestellt werden mit der des Kindes, wenn es nach Milch 
begehrt ?“ (R.Steiner 4:16 , I).

1 {unfrei}

Suggeriert ist :  Nein, nicht von einerlei Art.  Aber auch nicht von nur zweierlei Art, wie sich heutzutage am 
leichtesten am Beispiel des Kriegers auf dem Schlachtfelde nachvollziehen lässt.  Es gibt halbbewusst wachsende 
Wünsche, verdrängte Triebbefriedigungen, Sublimationen ... -  ein sehr differenziertes Motivationstableau.  Was 
Steiner in diesem Zitat suggeriert, ist entstanden aus den Werten seiner Zeit.  Die heutzutage teilweise so nicht 
mehr gelten, wenigstens für uns Verfasser nicht immer.  Allgemeiner gesagt, kann eine Suggestivfrage nie eine 
brauchbare Antwort generieren.  Denn sie will suggerieren, es gebe nur eine akzeptable Antwort.

In ähnlicher Weise beweist ein Argument, das Steiner als falsch widerlegt, keineswegs das Gegenteil.  Denn es 
könnte ja etwas Drittes wahr sein.

„Durch nichts wird eine Anschauung besser beleuchtet als durch die Aufdeckung der ihr 
entgegengesetzten Irrtümer. Wir wollen diese von uns schon wiederholt mit Vorteil angewendete 
Methode wieder anrufen.“ (R.Steiner 2:53 , C 9).

Sogar Steiner kann nie sicher sein, dass er nicht mindestens eine weitere Möglichkeit übersehen hätte.  Das obige 
so plausibel klingende Beispielzitat täuscht dadurch, dass Steiner voraussetzt und suggeriert, alle 
entgegengesetzten Irrtümer könnten gefunden werden,  -  ohne dieses anfechtbare Argument zu nennen.  
Tatsächlich wird uns unser Nachdenken über die Lebensjahre hin nicht nur dritte sondern viele weitere 
Möglichkeiten bescheren.  Wir werden verstehen, dass unserem Nachdenken und unserem Fragen lebenslang 
keine Grenzen gesetzt sind.  Wir werden vorsichtig mit unseren Schlussfolgerungen werden, weil wir uns der 
Grenzen unseres Wahrnehmens, Empfindens und Denkens langsam bewusst werden.  Wir werden unsere 
Schlussfolgerungen zusammen mit ihren Grenzen sagen wollen.

Nicht aber im Bereich der geistigen Wahrnehmungen : Imaginationen, Inspirationen und Intuitionen.  Dort gelten 
geistige Einsichten, Geschenke aus den geistigen Welten, unwiderlegbar überzeugend, jenseits der menschlichen 
Schlussfolgerungen mit all ihren scheinbar logischen, allzu menschlichen Irrtümern.  Ein tief überzeugender, 
individuell und in unserem derzeitigem Entwicklungsstand gültiger Glaube.  Aber wahr nur als momentanes 
göttliches Geschenk, das unserer persönlichen momentanen Aufnahmefähigkeit angepasst ist und keine endgültige
Allgemeingültigkeit behaupten will.  Dass wir manchmal trotzdem von den geistigen Erfahrungen Anderer 
profitieren können, hängt wiederum von unserer eigenen wachsenden Reife ab.

Ignorieren wir Möglichkeiten, so können wir der logisch «unzulässigen Verallgemeinerung» anheim fallen.  Hier 
wieder nur ein Beispiel :

„Es gehört eben zu der eigentümlichen Natur des Denkens, dass es eine Tätigkeit ist, die bloß 
auf den beobachteten Gegenstand gelenkt ist und nicht auf die denkende Persönlichkeit. Das 
spricht sich schon in der Art aus, wie wir unsere Gedanken über eine Sache zum Ausdruck 
bringen im Gegensatz zu unseren Gefühlen und Willensakten. Wenn ich einen Gegenstand sehe 
und diesen als Tisch erkenne, werde ich im Allgemeinen nicht sagen: Ich denke über einen Tisch,
sondern : Dies ist ein Tisch. Wohl aber werde ich sagen : Ich freue mich über den Tisch. Im 
ersteren Falle kommt es mir eben gar nicht darauf an, auszusprechen, dass ich zu dem Tisch in 
ein Verhältnis trete ; in dem zweiten Falle handelt es sich aber gerade um dieses Verhältnis.“ 
(R.Steiner 2:33 f ?).

Uns liebe Freunde und werte Diskussionspartner sagen, dass Steiner hier nicht über einen Denkinhalt sondern 
über das Denken an sich, das objektfreie, voraussetzungslose Denken schreibt.  Das mag an anderen Stellen 
zutreffen.  An der zitierten Stelle können wir uns ihrer Meinung nicht anschließen.  Das Denken nennt Steiner hier
„eine Tätigkeit (...), die bloß auf den beobachteten Gegenstand gelenkt ist (...)“.  Hier geben wir das Argument 
unserer Freunde weiter, damit sich die Leserin und der Leser selbst ein Bild schaffen können.

120 



G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise

Zurück zu unserem Argument gegen den Wahrheitsgehalt des obigen Zitats.  Die Ungenauigkeit in der Wahl des 
Verbs  - „denken“ statt «nachdenken» -  kann suggerieren, es sei im Alltag nicht unbedingt nötig, sich über die 
eigenen Denkvoraussetzungen allzu komplizierte Gedanken zu machen.  Seitdem haben uns zwei Weltkriege, ein 
Kalter Krieg, auch seither viele Kleinkriege, zahllose politische, diplomatische, berufliche, nachbarschaftliche, 
persönliche und Ehekrisen gelehrt, dass wir es uns nicht mehr leisten können, über die Folgen unserer 
persönlichen Denkweisen hinweg zu gehen.  Wenn man sich nicht mit den eigenen Ungereimtheiten beschäftigt, 
bleiben einem nur die Resignation gegenüber einer Übermacht oder der Kampf ums Rechthaben übrig.  Hätte sich
Steiner doch nur mit S. Freud und C. G. Jung besser verstanden !

Das gleiche Problem taucht bei Analogien auf.  Vergleiche oder Analogien, «Übereinstimmung von Gegenständen 
hinsichtlich gewisser Merkmale» [Wikipedia.de], haben immer einen begrenzten Bezugsrahmen.  Ein antikes Beispiel 
führt vor, wie Alexander der Große auf Kosten der Logik idealisiert wird : Alexander läuft so schnell wie sein 
Pferd galoppiert !!  -  Mag ja sein, aber er hat ja doch wohl eine andere Diät als dieses.  Alexander ist mit seinem 
Pferd eben nicht komplett zu vergleichen.  -  Wenn Steiner eine Analogie für komplett annimmt, lässt er weitere 
Gesichtspunkte außer acht.  Auch diesmal wieder nur ein Zitatbeispiel : in GA 6, im Kapitel „Die Betrachtung der
Farbenwelt“, S. 145 in meiner seltsamen Druckausgabe eines eBooks, etwa in der Mitte dieses Kapitels, mitten im
Paragraph „Die angeführte Beobachtung beweist nur ...“ :

„Wenn die Physik genötigt ist, anzunehmen, dass der Wahrnehmung einer Farbe Schwingungen 
im Raum entsprechen, denen eine sehr kleine Ausdehnung und eine sehr große Geschwindigkeit 
eigen ist : so können diese Bewegungen nur analog den Bewegungen gedacht werden, die 
sichtbar im Raume vorgehen. Das heißt, wenn die Körperwelt bis in ihre kleinsten Elemente 
bewegt gedacht wird : so muss sie auch bis in ihre kleinsten Elemente hinein mit Farbe, Wärme 
und anderen Eigenschaften ausgestattet vorgestellt werden. Wer Farbe, Wärme, Töne u.s.w. als 
Qualitäten auffasst, die als Wirkungen äußerer Vorgänge durch den vorstellenden Organismus 
nur im Innern desselben existieren : der muss auch alles Mathematische und Mechanische, das 
mit diesen Qualitäten zusammenhängt, in dieses Innere verlegen. Dann aber bleibt ihm für seine 
Außenwelt 1 nichts mehr übrig.“

1 {zu beschreiben}

Sehr logisch, sehr sorgfältig argumentiert.  Sogar die Analogie wird genannt.  Doch unterscheiden sich die 
physikalischen Gesetze zum Beispiel der Elektrodynamik von denen der Mechanik.  Vollständig gilt die Analogie 
nicht.  Sollte es stimmen, dass „alles Mathematische und Mechanische, das mit diesen Qualitäten 
zusammenhängt, in dieses Innere“ zu verlegen sei, so müssen dennoch auch die Grenzen beachtet werden, in 
denen zum Beispiel physikalische Naturgesetze gelten.  Dieses Zitat weist nicht nur auf unbedachte Seiten einer 
Analogie hin sondern auch auf die Notwendigkeit, die Grenzen einer entdeckten Wahrheit zu betrachten.  -  
Darüber hinaus lehrt uns die eigene Erfahrung, dass uns sehr wohl viel, nämlich an Empfindung, übrig bleibt, 
auch wenn wir Naturgesetze anerkennen.

Allerdings sollten wir es Steiner zugute halten, dass er diese Argumentationsweise ab seinem zweiten 
Mondknoten, ca. dem 38. Lebensjahr, immer seltener heranzog, etwa ab dem Ende des Kali-Yuga, dem „Dunklen 
Zeitalter“, «Zeitalter des Streits», «Zeitalter der {Göttin des Streits} Kali» [en.wikipedia.org  4/‘25] bis etwa 1899.  -  
Aber doch noch etwa ein Jahr vor seinem Tod nutzte er dieses Argument der unzulässigen Verallgemeinerung :

„Das, was da herüberkommt aus früheren Erdenleben, das sind wir eigentlich selber, und es hat 
gar keinen Sinn, davon zu sprechen, dass irgendetwas in unserem Karma, neben dem eben der 
Bezirk der Freiheit durchaus da ist, dass irgendetwas in unserem Karma anders sein sollte, als 
es ist, weil überhaupt in einem gesetzmäßig zusammenhängenden Ganzen das Einzelne gar nicht
kritisiert werden kann. Es kann jemandem seine Nase nicht gefallen ; aber es hat gar keinen 
Sinn, die Nase an sich zu kritisieren, denn die Nase, die man hat, muss tatsächlich so sein, wie 
sie ist, wenn der ganze Mensch so ist, wie er ist. Und derjenige, der sagt, ich möchte eine andere
Nase haben, der sagt eigentlich damit, er möchte ein ganz anderer Mensch sein. Aber damit 
schafft er sich in Gedanken selber weg. Man kann das doch nicht.“ (R.Steiner 235:61 , III : 
23.2.1924).

121



G.  Fazit

Aber : Es kann einem etwas an der Form der eigenen Nase nicht gefallen, seine Nase kann für ihn sogar 
verunstaltet aussehen, und er kann sich als ganzen Menschen doch lieben.  Pars pro toto gehört in die Rhetorik.  
Bei der Wahrheitssuche taugt sie nur für Vermutungen.  Deren gültige Grenzen verifiziert werden sollten.

Heutzutage gilt sogar das Gegenteil : Jemandem kann seine Nase missfallen, er kann sie operieren lassen und fühlt
sich als ein neues Ich.  Sonst könnte ja auch jedes Make-up als ein Sich-Wegschaffen betrachtet werden.  Selbst 
wenn das  - in welchem Grad ? -  zutreffen sollte : Verständnis schafft man sich damit bei nur Zuhörenden ohne 
entsprechende Eigenerfahrung nicht.

Steiners obige Aussage über das Karma lässt sich nicht bezweifeln.  Damit ist das gewählte Beispiel in diesem 
Zitat zugleich ein Beispiel für die Grenzen von Analogien.  Darüber weiter unten.

Doch auch ohne Suggestion droht die Falle der unzulässigen Verallgemeinerung.  Ein Beispiel : «Blondinen 
tragen keine Brillen. Annegret ist eine Blondine. Also trägt Annegret keine Brille.»  Tut sie aber doch.  Das formal
ansonsten unwiderlegbare Argument, dessen Suggestion kaum zu spüren ist, versäumt zu klären, ob alle oder 
manche Blondinen keine Brillen tragen  -  und ob immer oder eben nur gelegentlich.

Nicht nur gelten Analogien partiell, sie werden auch oft aus subjektiven Gründen erstellt.  Würden Alexanders 
Rennkünste einen nicht interessieren, nie käme man auf den obigen Vergleich mit seinem Pferd und würde 
vielleicht daran denken, dass er Schüler von Aristoteles war.  Gerade weil Analogien auf persönlichen 
Assoziationen beruhen, sollten wir vorsichtig sein, sie zu verallgemeinern.  -  Sehr oft nutzt Steiner Analogien, um
geisteswissenschaftliche Schauungen mit Ausdrücken aus unserer hiesigen Sinneswelt zu verdeutlichen.  Dann 
helfen Analogien unserem Verständnis und unserem Nacherleben.  Sie bestätigen aber keineswegs deren 
Wahrheitsgehalt.

4)  Manche Anthroposophen vertrauen Steiners hellsichtigen Schauungen so weit, dass sie sie nicht mehr 
hinterfragen.  Sei’s.  Doch auch andere geistige Erkenntnisse hinterfragen sie nicht mehr.  Nicht nur Steiner gehört
hinterfragt, vertrauend durchdacht, mit Vertrauen und Skepsis angeschaut.  Auch religiöse Überzeugungen sollten 
so angeschaut werden.  Sonst könnten sie sich nicht weiter entwickeln.  An jedem Menschen sei respektiert, dass 
er auch kindliche, rein vertrauende Aspekte in seinem religiösen Glauben benötigt.  Es täte ihm gut, wenn er 
wüsste, er kann dabei stehen bleiben, würde aber dann nur schwer zu vertieftem Verständnis kommen.  Vertieftes 
Vertrauen führt zu vertieften meditativen Erkenntnissen.  Vertiefte Skepsis klärt Diskrepanzen u.a. zu 
Naturwissenschaften.

5)  Unfreundliche Zeitgenossen nennen es «versteinern», wenn wir nicht versuchen, mit unserem Jahrhundert zu 
gehen.  «Versteinern» ist keineswegs in Steiners Sinn.  Dieses böse Wortspiel nach dem unerträglichen Prinzip 
«nomen est omen» verletzt dadurch, dass es ironisch suggeriert, die Anthroposophie tendiere zum Versteinern, 
dabei aber keine Abhilfe anbietet.  Ein solches Vorgehen ist ein Kennzeichen zerstörerischer, ahrimanischer 
Kräfte.  Diese wollen uns unsere eigenen Unfähigkeiten vor Augen halten und Zusammenhänge, die uns selbst 
fremd sind, als unpersönliche, fertige, unveränderliche Lösungen nahe legen.  Aber wir brauchen uns wiederum 
nur an Steiner selbst zu wenden.  Er nennt es „verhärten“ und sieht die Gefahr darin, dass sowohl der Mensch 
selbst sich verhärtet als auch die Erde in ihrer Entwicklung um des Menschen willen.  Beide könnten sich 
schlussendlich nicht weiter entwickeln.  Nehmen wir diesen Hinweis Steiners als eine Ermahnung an uns, uns 
nicht zu versteinern.

Genauer : Wir wollen an unserer sich verändernden Umwelt teilnehmen und in ihr unsere Anthroposophie leben.  
Wir wollen uns Befunden der letzten 100 Jahre nicht verschließen.  Auch wenn sie bezeugen, dass Steiner die 
neuen Befunde nicht zu seinen Lebzeiten in seine Gedankengebäude hat einbauen können.  Manchmal 
widersprechen seine geisteswissenschaftlichen Schauungen ihnen.  Zum Beispiel mögen wir uns nicht Befunden 
verschließen, dass es inzwischen Verhaltensbeobachtungen an wild lebenden Menschenaffen gibt, die uns darauf 
hinweisen, dass sie doch zumindest in Ansätzen eine Bewusstseinsseele besitzen.  Wir wollen ferner bedenken, 
dass es anatomische und neurologische Hinweise gibt, dass der Mensch durchaus eine anatomische 
Entwicklungsreihe mit Tieren gemein hat,  -  auch wenn dann noch nicht geklärt ist, ob der Mensch ein Gehirn-
spezialisiertes Tier ist oder Tiere in ihrer Entwicklung zum Menschen hin gescheitert sind.  -  Schließlich auch in 
der Astronomie : Wir haben auch in den letzten 100 Jahren vielfältig erfahren, dass wir physisch nicht im 
Mittelpunkt unseres Galaxienhaufens leben und möglicherweise im Universum nicht einmal die einzigen mit 
Intelligenz begabte Wesen sind.

122 



G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise

Das geozentrische Weltbild scheint in unserer Furcht vor Vereinsamung begründet zu sein.  Wir sehnen uns 
danach, dass geistige Übermächte, die in uns und in geistigen Sphären wirken, uns einen Halt geben mögen.  Wir 
möchten  - wie alle Lebewesen, auch Haustiere -  geliebt werden, die wichtigsten, zentralen, einzeln sogar die 
einzigen Objekte von Bemühungen höherer Geistwesen sein.  So hat auch das geozentrische Weltbild für uns seine
Rechtfertigung in unserer Hoffnung, geistig geborgen zu sein und zu bleiben  -  oder zu werden.

Wie gesagt, wir sollen keine Sichtweise ablehnen.  Wir müssen uns aber Zweifel gestatten und die Grenzen 
unserer Erkenntnis verstehen, damit wir nicht versteinern sondern uns weiter entwickeln können.

6)  Allzu oft wurde es uns Verfasser schwer, Steiner zu verstehen, weil er die gleichen Worte für verschiedene 
Begriffe verwendete  -  wohl absichtlich, um Übergänge zu verdeutlichen.  Übergänge, die uns oft zum Zweifeln 
bewogen.  Zweifel, ob die Begriffe immer das gleiche bedeuten. „Zeitalter“ haben bei ihm 6 verschiedene 
Bedeutungen mit extrem unterschiedlicher Dauer in der Geschichte der ERDE, von denen 4 nicht durch 
erklärende Adjektive spezifiziert werden, siehe Glossar im Teil 5.  -  „Saturn“, „Sonne“ und „Mond“ sind 
meistens Zeitbegriffe für „alte“ = vergangene Planetarische Entwicklungszustände.  Und andrerseits können sie 
auch ehemals reale Himmelskörper beschreiben.  -  Weiterhin sind „Planeten“ für ihn manchmal die 
astronomischen Körper des Sonnensystems und dann wiederum meint er damit auch Sphären, in denen der 
geistige Menschenkeim geistig-seelisch reift auf seinem geistigen «Weg» aus der geistigen Welt zu einem erneuten
Erdenleben (zum Beispiel in R.Steiner 122:161 ; X : 25.8.2010 ; TB S. 177).  -  Oft meint er mit „Mensch“ den heutigen 
Menschen, andrerseits auch, wie so oft in R.Steiner 122, den werdenden Menschen.  -  Manchmal siedelt er den 
„alten Mond“  - ein vergangener Planetarischer Entwicklungszustand -  während des Zweiten Schöpfungstages 
an.  Schöpfungstage treten aber nur während des aktuellen Planetarischen Entwicklungszustand ERDE auf (zum 
Beispiel in R.Steiner 122:73 , IV : 19.8.1910 ; und R.Steiner 112:88 , V : 20.8.1910).

Auch sein Vortragsstil hat es uns nicht leicht gemacht.  Um Wortwiederholungen zu vermeiden, nutzt er recht oft 
Bezug anzeigende Worte wie „solche“ und „dasjenige“.  Bei seinen langen verschachtelten Sätzen kann man oft 
nur am grammatischen Geschlecht erkennen, worauf er sich bezieht.  Heutige Leser sind eher gewohnt, dass sie 
Bezüge von Journalisten stilistisch so serviert bekommen, dass sie sich keine mühevollen Gedanken über die 
Syntax machen müssen, und lesen in Steiners Schriften dann einfach ohne Verständnis weiter.  Das Argument 
gerade älterer Anthroposophen, der schwierige Stil erfordere ein sorgfältiges Lesen, wird so nicht mehr in der 
Allgemeinheit akzeptiert und schreckt interessierte Nicht-Anthroposophen ab.  Auch die horriblen 
Bandwurmsätze, wie sie in der 'besseren' europäischen Literatur des 19. Jahrhundert üblich waren, mit denen 
Steiner spontane Gedanken in einander verschachtelt, machen dem Leser die Lektüre schwer, so dass dieser 
manchmal auf die englische Übersetzung umsteigen will, denn wegen der englischen Grammatik käme zu oft «it» 
zum Einsatz und würde die Zusammenhänge verunklaren, so dass der Übersetzer den Bandwurmsatz hatte 
entschachteln müssen.  Der Leser verzeihe uns diese Stilblüte, die ja noch nicht einmal allzu verschachtelt ist.  Ein
echtes Beispiel gefällig ?

„Auch solch einer Tatsache des Lebens gegenüber müssen wir  - wenn fruchtbar werden soll im 
anthroposophischen Sinne dasjenige, was vorgestern über das Hinnehmen des Karma gesagt 
worden ist - , dass wir es mit dem gescheiterten Teile in uns in einer gewissen Weise gewollt 
haben, gewollt haben also einen Menschen, der uns scheinbar in den Weg gelaufen ist, gewollt 
haben gerade den {Menschen}, mit dem wir dies oder jenes ausmachen.“ (R.Steiner 130:252 , XXI : 
8.2.1912).

Natürlich kann hier im Hauptsatz der Infinitiv nach Hilfsverb genauso gut beim Stenogramm oder bei der 
Drucklegung verloren gegangen sein.  Wir zitieren hier nur die Verschachtelung, die sogar den Lektor verwirrt 
haben mag.  Es ist u. E. an uns, unser Verständnis zu klären.

Ja, ja, die Pronomen !  „Dieser“ kann sich auf einen besonderen Sachverhalt beziehen, auf etwas soeben Gesagtes
hinweisen, «heutiger» bedeuten  -  oder auch einfach eine verbale Emphase anzeigen.  -  „Das“ kann ein 
einfacher Artikel vor einer Reihe von Adjektiven samt erklärenden Substantiven sein  -  oder als ein 
Demonstrativpronomen verwendet werden.  -  „Da“ kann ebenfalls auf etwas verweisen, einen Grund liefern, als 
„da sein“ ein  - auch geistiges -  Vorhandensein andeuten  -  oder einfach den Redefluss verlebendigen.  -  „Also“ 
muss keineswegs immer eine logische Schlussfolgerung bezeichnen.  Es kann eine Klärung oder eine 
Zusammenfassung einleiten, auch von geisteswissenschaftlichen Erkenntnissen.  Oder es kann eine Weckfunktion 

123



G.  Fazit

haben und einfach die Hörer ermuntern aufzumerken.

Konjunktionen, die Nebensätze verbinden, wie «und», «wie», «zum Beispiel», «nämlich», «das heißt», lässt 
Steiner allzu häufig weg  -  um der verbalen Dynamik willen.  In freier Rede werden sie durch die Stimmlage und 
Gesten klar.  Der Leser braucht sich nur den frei sprechenden Steiner vorzustellen.  Zwar wird man so nicht 
Steiners geistige Überzeugungskraft nachvollziehen können, aber wenigstens inhaltlich kann einem manches 
klarer werden.  -  Und in der verschriftlichten Fassung seiner frei gehaltenen Vorträge werden allzu oft einfach 
Kommata gesetzt, statt dass andere Satzzeichen wie Semikolon, Doppelpunkt oder Gedankenstrich die 
Gedankenzusammenhänge klärten.  KvPs Frau mag seine Steinerbücher nicht mehr lesen, weil er die Texte durch 
beziehende Striche und Satzzeichen verunstaltet hat  -  hoffentlich im Sinne Steiners !  Ein Tipp für die Leserin, 
den Leser : Ziehen Sie Steiners Bücher seinen Vorträgen vor !  Die Sätze sind zwar genauso lang, aber wenigstens 
die Satzzeichen, obwohl allzu oft Kommata, stammen von ihm selbst.

Aber wir bräuchten gar nicht zu theoretisieren.  Ein Beispiel aus der zeitgenössischen Literatur ge-
nügt.  In «Im Namen der Rose» strebt Umberto Eco mönchische mittelalterliche Rede an : in halb- bis drei-
viertel Seiten langen Sätzen mit vielfältigen Verschränkungen und endlosen Aufzählungen, die man sich 
heutzutage nicht als freie Rede vorstellen kann.  Warum ist uns sein Stil dennoch verständlich ?  -  Weil er 
beziehende Wortwiederholungen nicht scheut, und weil verschiedentliche Satzzeichen den Text gliedern.  
Ein Vorbild für Nachschriften von Steiners Vorträgen ?

Es soll aber auch eine Ehrenrettung für Steiner nicht verheimlicht werden : Er nutzt einen verbalen Stil, wo sich 
andere zeitgenössische Autoren substantivisch äußern würden.  Das macht seinen Stil lebendig und unserem 
Empfinden zugänglich.  «Durch die Lehre Buddhas ... » wird bei ihm zu :

„In dem, was die Menschheit durch den Einschlag des großen Buddha erhalten hat, ...“ (R.Steiner
114:172 , VIII : 24.9.1909).

Eine Erklärung bietet Steiner selbst :

„Glauben Sie allerdings nicht, dass da, wo geisteswissenschaftliche Tatsachen mitgeteilt 
werden, so offen gesprochen werden kann, dass jedem gleich alles auf der Hand dargeboten 
wird. Unter mancherlei Verbrämung und Verhüllung wird das, was sich hinter einer solchen 
geisteswissenschaftlichen Tatsache verbirgt, mitgeteilt. Das muss so sein. Denn wer zum 
Begreifen eines solchen Mysteriums 1 kommen will, der soll sich erst durcharbeiten durch 
scheinbare Schwierigkeiten, damit sein Geist gestärkt und gekräftigt wird. Und gerade dadurch, 
dass er Mühe hat, sich durch die Worte hindurch zu winden, gelangt er an den hinter einer 
solchen Sache stehenden Geist.“ (R.Steiner 112:138 , VII : 30.6.1909).

1 {wie hier der Auferweckung des Lazarus}

Das wird für Steiners Lebzeiten wahrscheinlich so gestimmt haben.  Ob es auch ein Jahrhundert wei-
ter, mit seinen rasenden Entwicklungen auch spiritueller Art, noch so gilt, wäre eine Prüfung wert.  -  Als 
Beispiel sei erwähnt : Steiner beschreibt anderenorts, wie sich Einweihungswege veränderten.  Hatte der 
Adept in weit vorchristlichen Einweihungen drei Tage lebensgefährdender, todesnaher Zustände einzuge-
hen, so waren die Nahtoderfahrungen während der alten hebräischen Einweihung nur seelischer Art.  Und 
jetzt, durch den Christus-Impuls, lässt sich die Einweihung mit unserem Lebensalltag verbinden und kann 
daher von jedem erlebt werden.  {Wir sollten allerdings beherzigen, dass der Einweihungsweg noch im-
mer viele Reinkarnationen der Reifung erfordert.}  -  Kann ein stilistisch verkomplizierter Text leichter zu 
verstehen sein, wenn man sich Mühe geben muss, ihn inhaltlich zu verstehen ?  Es wäre eine Frage wert.

Seit Jahren fragen Anthroposophen wie auch interessierte Nicht-Anthroposophen, ob man nicht Stei-
ners Deutsch in zeitgemäße Sprache umwandeln könne.  Werktreue ist sicher zum Beispiel bei Theodor 
Fontane und Thomas Mann angezeigt.  {Andererseits gibt es die Canterbury Tales schon lange in moder-
nem Englisch.}  Aber auch bei Sachbüchern ?  -  Dies führt uns zum nächsten Punkt.

7)  Wie uns selbstkritische Äußerungen R. Steiners andeuten  - im Teil 1 , Kapitel  A.2.  sind sie zitiert -, unterlag sogar 
Steiner seinem Zeitgeist.  Sonst hätte er zum Beispiel nicht „Krieger auf dem Schlachtfelde“ hoch schätzen 
(R.Steiner 4:16 , I) oder eine Verbindung zwischen Rasse und Charakter (R.Steiner 122:178 , X : 25.8.1910) in seine 

124 



G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise

geisteswissenschaftlichen Schauungen aufnehmen können.  Solche damals zeitgemäßen, sogar kolonialen 
Vorurteile hinterlassen bei uns heutigen Lesern Wunden in unserem Erkenntnisstreben.  Wie auch physische 
Wunden offen gelegt und gereinigt werden müssen, um heilen zu können, so obliegt es uns, seinen Lesern, sie 
aufzudecken und die betreffenden geisteswissenschaftlichen Erkenntnisse zu bereinigen, von ihren zeitbedingten 
Einschlüssen zu befreien.  Zum Beispiel :

Steiner lebte überwiegend in einer monarchistisch politisierten, autoritätshörigen Gesellschaft und kategorisierte 
reichlich nach dem Kriterium „höher“ oder „niedriger“.  So benutzt er zum Beispiel den altehrwürdigen Begriff 
„Hierarchie“, um uns die Wirkungsweisen der geistigen Kräfte klar zu machen.  Dabei weben und wirken 
geistige Kräfte doch unentwegt grenzenlos miteinander ineinander.  Jetzt leben wir in einer weniger autoritären 
Zeit, und nach den schrecklichen Erfahrungen im vorigen Jahrhundert haben sogar wir Deutsche uns etwas an 
demokratisches Denken gewöhnt und können uns ein «unentwegt grenzenlos miteinander ineinander» heutzutage 
leichter vorstellen als Steiners Zeitgenossen.  In diesem Punkt wird uns Steiner nur in dem Maß verständlich, wie 
wir uns in seine Zeit zurückversetzen können.

Auch Steiners Gebrauch des Hilfsverbs „müssen“ kann heutzutage zu Missverständnissen führen.  Es klingt für 
uns Verfasser bei Steiner unglaublich hart, sogar streng.  Wir benötigten Jahre zu verstehen, dass er wohl meist 
nicht von menschlichen Pflichten sondern von geistigen Gesetzmäßigkeiten sprach.

Trotz all dieser 7 Punkte fühle ich mich {KvP} als tief überzeugter Anthroposoph.  Die Anthroposophie erweiterte 
meine Ansichten und eröffnete tiefe Dimensionen für mich.  Ihr bin ich zutiefst dankbar.  Dass Steiner mich 
bewegende Hinweise auf die geistigen Welten gab, nimmt mich zutiefst für ihn ein.  Dass er auch selbstkritisch 
sein konnte  - außer in den Meinungskämpfen seiner Zeit - , rechne ich ihm hoch an.  Ich bringe es allerdings nicht
fertig, ihm in allem recht zu geben.  Ich fühle mich darin mit ihm einig, denn er sprach davon, dass sich die 
Anthroposophie ändern muss wie alles Lebendige, Lebhafte.  Mögen wir Anthroposophen auch lebendig, lebhaft 
bleiben.

Zwei weitere Punkte betreffen nicht R. Steiner selbst sondern die Generationen seiner Schüler : uns !

1)  In dem Bestreben, Steiner auch im physischen Bereich zu bestätigen, wurden manchmal physikalische 
Erkenntnisse nicht beachtet.  Zum Beispiel greift E.O. Marti 1974 Steiners Hinweis auf, dass erst während des 
Planetarischen Entwicklungszustands ALTE SONNE Raum entstand.  Er präzisiert (Marti, S. 32,33,35,37), dass der 
Sonnenkosmos während des ALTEN SATURN aus null Dimensionen bestanden habe, während der ALTEN SONNE 
aus einer Dimension, während des ALTEN MONDES aus zwei, und erst während der ERDE sei die dritte 
Dimension dazugekommen.  Eine Welt aus zwei Dimensionen ist eine Fläche, eine aus einer Dimension eine Linie
und null Dimensionen sind ein Punkt ohne Ausdehnung.  Ist die Welt eine Fläche, kann kein Objekt in ihr ein 
anderes überspringen.  Ist sie eine Linie, kommt niemand und nichts aneinander vorbei.  Und hat sie null 
Dimensionen, so hat sie keine physische Existenz.  Dieser letzte Punkt geht konform mit Steiners Gedanken, dass 
es während des ALTEN SATURN noch keinen Raum gab.  Dennoch können wir Verfasser uns die Hyperboräis 
nicht als werdende Linie und die Lemuris nicht als werdende Fläche vorstellen.  Wir vermuten, alle Zeitalter 
werden räumlich dreidimensional und zeitlich vierdimensional bestanden haben.  Delor (8:146) wird wohl nicht die 
Dimensionen Martis im Sinn gehabt haben, als er die Zeitalter als Wiederholungen der Planetarischen 
Entwicklungszustände im Sinne Steiners bekräftigte.

2)  Weiterhin noch ein Punkt, der nicht Steiner anzulasten ist, sondern ein Missverständnis unsererseits, seine 
Schüler, berührt.  Der „Christus-Impuls“ wird von manchen erkannt als die universelle Nächstenliebe, die nur über
Christus zu erreichen sei.  Tatsächlich bekräftigte er diese Einstellung :

„In der Tat, wer niemals von diesem Christus-Ereignis gehört hat auf dem physischen Plan, kann auch 
das Verständnis nicht gewinnen zwischen Tod und neuer Geburt ; der muss dann warten, bis er wiederum 
auf dem physischen Plan dazu vorbereitet wird.“ (R.Steiner 130:169 , XI : 2.12.1911).

Unser Fehler besteht darin, dass mancher zu leichtfertig meint, als Christ habe er schon die universelle 
Nächstenliebe.  Doch tatsächlich Steiner meinte etwas, was wir allmählich über Jahrtausende, von Christus 
aufnehmend, in uns wachsen lassen können, was in die Zukunft hinein leuchtet, unser Karma berührt und unser 
hiesiges Thema bei weitem überschreitet.  Wertende Differenzen und Abgrenzungen zwischen Religionen  - und 
auch zwischen christlichen Glaubensrichtungen ! -  erweisen sich als überholt und, schlimmer noch, rückwärts 

125



G.  Fazit

gewandt.  Wir Verfasser hätten ihn eher verstanden, wenn er statt vom „Christus-Ereignis“ vom Christus-Impuls 
gesprochen hätte.

Wir können nur wiederholen : Auch wir folgende Generationen sollten Steiners Schauungen nicht unbedacht 
übernehmen sondern sie hinterfragen  -  ganz im Sinne Steiners.

Man werfe uns bitte nicht vor, wir rissen vereinzelte Beispiele aus ihrem Zusammenhang !  Derjenige müsste ein 
weiteres Oeuvre mindestens dieser Länge über sich ergehen lassen.  -  Man verdächtige bitte auch nicht, wir 
wollten R. Steiner insgesamt verunglimpfen.  Wir achten zutiefst seine Christologie, die Michaelbriefe, seine 
Erkenntnisse aus den geistigen Welten und den von ihm beschriebenen Weg dorthin (R.Steiner 10).  Immer wieder 
kamen uns seine Vorträge und Schriften wie eine Harmonie vor, wenn wir sie nur oft genug gelesen hatten.  Ich 
{KvP} sehe in ihm einen hohen Eingeweihten, zusätzlich hochbegabt in seiner Empfindsamkeit und seiner 
Emotivität, aber auch intellektuell und in seiner Kommunikationsfähigkeit.  Dazu beeindruckt uns immer wieder, 
wie vorsichtig er sich zurückhält, wenn er seine Schauungen seinen Zuhörern präsentiert.  In (R.Steiner 112:269 , XIV
: 7.7.1909) legt er uns sogar „Erkenntnisvorsicht“ gegenüber seinen Erkenntnissen nahe und empfiehlt uns  - nicht 
seine Worte -  Reife, um sie zu verstehen.  Ganz besonders beeindruckt uns Verfasser bei ihm, dass er  - unseres 
Wissens als Erster -  Wege zeigt, wie jeglicher Mensch zu einer Einweihung in die geistigen Welten heranreifen 
kann, ohne seine alltäglichen Lebensaufgaben aufgeben zu müssen.  Deswegen zeigt er uns Wege, wie wir unsere 
Einstellungen gegenüber unserem Alltagsleben zum Geistigen hin gestalten können.  Dass er uns Menschen die 
Hoffnung ermöglicht, über mehrere Leben hin auf diesem Weg fortzuschreiten, kann uns trösten.

Wir sollten ihn aber nicht total idealisieren, damit wir das schier grenzenlos Tiefe, was er uns auch heute noch 
schenkt, inniger beherzigen können.  Wenn wir auch ihn betrachten, bestrebt, auch die Grenzen seiner Schauungen
zu ergründen, werden wir unterscheiden lernen, was wir  - vielleicht als fragend Vertrauende -  von ihm annehmen
wollen.  Gerade weil wir deren Grenzen noch nicht erkennen können.  Und andrerseits sollten wir demjenigen an 
ihm entsagen, wovon uns die Funde unserer Zeit losgerissen haben.

Als da wären ? „Nebelflecken“ sind Galaxien und Galaxienhaufen außerhalb unserer Milchstraße ; spezifische 
Charakteristika von „Rassen“ bestehen heutzutage nicht in dem Maß, dass man vermuten sollte, sie hätten jeweils 
spezifische planetarische Entstehungsgeschichten vor Urzeiten erfahren ; Ionen, Atome und subatomare Teilchen 
gehören fest zur theoretischen und experimentellen Physik  -  keine Phantasie ; und es gibt immer mehr Hinweise, 
dass auch Menschenaffen individuell bewusst handeln,  -  was die Rolle des Menschen als allererstes 
Schöpfungswesen des Sonnenkosmos in Frage stellen würde.

126 



G.4. Nachtrag zwei : kritische und selbstkritische Rückschau

G.4. Nachtrag zwei : kritische und selbstkritische Rückschau

Enthält die hiesige Zusammenstellung auch Analogien ?  Gesagte ?  Ungesagte ?  Welche Grenzen haben sie ?

Die eklatanteste ungesagte Analogie ist die der lebendigen Erde.  Wie ein Ameisenhaufen nicht durch sein Gerüst 
aus Stöckchen lebt sondern durch die Vielzahl seiner lebendigen Ameisen ; wie ein Wald nicht durch seine 
Katastergrenzen lebt sondern durch die Vielzahl seiner lebendigen Bäume ; wie ein Staat nicht durch seine 
Gesetze lebt sondern durch die Vielzahl seiner Bewohner, die delegiert haben, diese Gesetze zu schaffen : so lebt 
die Erde  - unter einem vorläufigen Aspekt -  nicht durch ihre Gesteine sondern durch all die Lebewesen, die sie 
bevölkern, einschließlich der geistigen.  Trotzdem wird man die Erde als ein eigenständig lebendiges Wesen 
betrachten können  -  wie einen Ameisenhaufen, einen Wald, einen Staat.

Eine weitere ungesagte Analogie : Wie eine Mehrzahl von Tönen für uns eine Melodie ergeben kann ; und wie ein 
fruchtbares Miteinander von Menschen sinnvolle Gesetze ergeben kann : so kann das Zusammenspiel unserer 
Erde mit anderen Himmelskörpern ein Zusammenspiel der Gravitationsphänomene ergeben, das auf uns 
harmonisch wirkt.

Alle Analogien finden ihre Grenzen in unserem Erleben.  Astronomisch gibt es Sternexplosionen, Schwarze 
Löcher und auf der Erde Meteoriteneinschläge, die allesamt auf uns wenig harmonisch wirken.  Und es gibt 
schlechte Gesetze, gefällte Bäume, Lebewesen, die Ameisenhaufen zerstören, und ein unachtsames 
Umweltbewusstsein.  In all solchen Vorkommnissen sehen wir lebensfeindliche, zerstörerische, ahrimanische 
Züge.

Ganz anders die geistigen Aspekte. Auch ich {KvP} glaube und bin tief überzeugt, dass das, was wir als 
Naturgesetze erkennen, von geistigen Wesen erschaffen wurde und in deren Zusammenklang genutzt wird (siehe 
R.Steiner 122).  Diese geistigen Aspekte schenken uns Einsichten, die wir als imaginativ tief überzeugend erkennen,
wenn wir uns für sie öffnen können.  Das ist tiefer Glaube, weit mehr als eine Meinung, unabweisbar und 
erfüllend, subjektiv als jeweils absolute Wahrheit erscheinend : ein Geschenk der geistigen Welten und für jeden 
Einzelnen persönlich zugeschnitten auf den Anteil an der absoluten Wahrheit, den er derzeit ertragen kann.

Schon die Logik [«unzulässige Verallgemeinerung» wie im Beispiel von Annegrets Brille] verbietet es uns, 
unseren eigenen tiefen Glauben auf andere Menschen anzuwenden, wenn diese uns nicht danach gefragt haben.  
Dies ist auch ein Appell an uns Anthroposophen.  R. Steiner betonte immer wieder, dass geisteswissenschaftliche 
Erkenntnisse so objektiv sind wie naturwissenschaftliche Befunde.  Doch : Wie manche Menschen  - Verzeihung : 
eine weitere Analogie ! -  Geräte nicht ablesen können oder den Bezugsrahmen physikalischer Gesetze nicht 
erkennen und man sie dabei belassen muss : so sollte auch ein Glaubender Toleranz üben gegenüber denen, die 
seine Sichtweise  - noch ? -  nicht teilen können.  -  Es wäre auch ein Akt der Nächstenliebe.  Intoleranz macht 
Eigenliebe kenntlich.

Parallel zu unserem Glauben mögen wir bitte auch im physikalischen Bereich so viel wie möglich zu verstehen 
lernen wollen.  Wir werden uns weiter entwickeln, wenn es uns gelingt, unsere derzeitigen persönlichen 
naturwissenschaftlichen Erfahrungen zu integrieren in unsere derzeitigen persönlichen seelisch-geistigen, auch 
ethischen Erfahrungen.  Wir werden staunen, was alles in uns aufblühen kann : Naturwissenschaft, die uns 
persönlich etwas bedeutet ; ein Sinn für Lebendiges, der unser bisheriges Denken erweitert.  Wenn wir je nach 
Graden hellsichtige Erfahrungen bewusst hinzufügen können, wird das darüber hinaus ein Entwicklungszeichen 
sein.  „Was ist der Mensch ?“, fragt auch (wie R.Steiner in 101:27 , I : 7.10.1907) D. Bosse anregend.  Unsere kürzeste 
derzeitige persönliche integrierende Antwort : im Werden.  Wir Menschen haben noch einen weiten 
Entwicklungsweg vor uns.  Zwar ruhten die Elohim am sogenannten 7. Schöpfungstag, nachdem sie am 
sogenannten 6. Schöpfungstag dem Menschen seine Stellung in der Welt erläutert hatten (1. Mose 1:26-31).  Doch 
scheint es uns Verfassern, die Schöpfung ist noch lange nicht zu Ende.  Eine solche Einsicht kann uns 
Bescheidenheit lehren.  Jehova darf noch lange nicht ruhen.

127



G.  Fazit

Und nun zur Selbstkritik :

Während all der Jahre, während derer wir an diesem Text geschrieben haben, haben wir bisher von immer 
weiteren, neuen Befunden erfahren, die mit Steiners geisteswissenschaftlichen Schauungen nicht konform gingen. 
Konnte ich {KvP} zu Anfang noch vielen seiner Erkenntnisse als unwiderlegt vertrauen, nahm ihre Anzahl von 
Jahr zu Jahr ab.  Ich bekam den Eindruck, ich entfernte mich von Jahr zu Jahr von bestimmten Erkenntnissen 
Steiners.  Dies geschah vor allem in den Bereichen, in denen Steiner aus rhetorischen, logischen oder analogen 
Ableitungen heraus geisteswissenschaftliche Erkenntnisse erschlossen hatte von der hiesigen materiellen Welt aus.
Jahrelang war das Paradebeispiel : Steiners „Das Herz ist keine Pumpe.“ (z. B. R.Steiner 350:47 , 245).  Würde man 
aber sagen : «Das Herz ist nicht nur eine Pumpe.», dann hätte man anthroposophische und somatische Aspekte 
berücksichtigt.  Wir bekamen den Eindruck : Wenn Steiner so kategorisch spricht oder schreibt, dann beschränkt 
er seine Sichtweise zumeist auf geisteswissenschaftliche Erkenntnisse.  In unserer Zeit, wo sich doch die 
Naturwissenschaften so wahnsinnig schnell entwickeln, können wir das leider nicht tun.

Wir sollten immer bedenken, dass R. Steiner zu seinen Lebzeiten nicht die heutigen naturwissenschaftlichen 
Befunde kennen konnte.  Schon im Teil 1 , Kapitel  A.1.  steht, mit wie viel Elan Steiner Wert legte auf 
naturwissenschaftliche Befunde seiner Zeit.  Wir gewannen den Eindruck, dass Steiner sich keineswegs gegen 
naturwissenschaftliche Erkenntnisse sträubte.  Er ermutigt den Naturwissenschaftler sogar, 
Geisteswissenschaftlern logisch-kritisch gegenüber zu treten :

„Es kann sogar vorkommen, dass ein Forscher, der auf übersinnlichen Gebieten wahrzunehmen 
vermag, sich Irrtümern in der logischen Darstellung hingibt, und dass einen solchen dann 
jemand verbessern kann, der gar nicht übersinnlich wahrnimmt, wohl aber die Fähigkeit eines 
gesunden Denkens hat.“ (R.Steiner 13:143 , IV ; Zitatwiederholung aus dem erwähnten Kapitel  A.1.).

Nicht einmal gegen Darwins Entwicklungsreihe sträubt er sich (R.Steiner 122:197 , XI : 26.8.1910).  Er beschreibt zum
Beispiel in (R.Steiner 112:268 , XIV : 7.7.1909) den werdenden Menschen als Quallen-ähnlich :

„Er war so ähnlich beschaffen wie heute gewisse gallertartige Tiere im Meerwasser, die man 
kaum unterscheiden kann von dem umliegenden Wasser. So war der Mensch beschaffen.“ 
{Zitatwiederholung aus Kapitel  F.7.}

Er wehrte sich aber dagegen, dass wir über unseren naturwissenschaftlichen Erkenntnissen die geistigen 
Zusammenhänge vergessen.  Während Darwin den Menschen aus einer physischen Entwicklungsreihe der Tiere 
entstehen lässt, sieht Steiner geistig, wie zuerst der Mensch entsteht.  Die heutigen Tiere seien dann Ausschüsse.  
Die geistigen Zusammenhänge, so mahnt Steiner implizit, sollten wir akzeptieren.

Wir meinen, wir sollten Steiners geisteswissenschaftliche Schauungen kontinuierlich mit neueren 
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen konfrontieren.  Und beachten, inwieweit wir selbst erkennen können, in 
welchem Bereich unsere naturwissenschaftlichen Erkenntnisse gelten.  Dies heißt beileibe nicht, der 
Naturwissenschaft mehr vertrauen als der Geisteswissenschaft.  Denn geisteswissenschaftliche Erkenntnisse lassen
sich durch Naturwissenschaften weder bestätigen noch widerlegen.  Allerdings können sich Analogien als 
unpassend herausstellen.

Und unser Vertrauen in die Naturwissenschaften ?  Ist auf die Welt der Sinne begrenzt.  Doch vor allem vertrauen 
wir, dass die naturwissenschaftlichen Befunde einander kontinuierlich widerlegen, ergänzen, andersartig 
bestätigen : ein lebendiger Erfahrungsschatz.  Er verspricht aus unserer Sicht evolutiven Fortschritt darin, unsere 
hiesige Sinneswelt zu verstehen.  Nicht nur durch geisteswissenschaftliche Schauungen wird unsere Erde lebendig
und mit ihr die Entwicklung des Menschengeschlechts.  Auch durch die Lebendigkeit der mannigfachen 
naturwissenschaftlichen Befunde.

Unterliegen wir luziferischen und ahrimanischen Einflüssen, indem wir unsere hiesige Welt 
naturwissenschaftlichen Kriterien unterziehen ?  -  Wir meinen : nicht.  Nicht von fremd gesteuertem Verständnis 
sprechen wir sondern von eigenem, selbstkritischem Verständnis.  Nicht von Selbstüberhöhung sondern von 
wachsender Bescheidenheit, indem wir unsere persönlichen Erkenntnisgrenzen immer wieder hinterfragen.  
Steiner selbst konnte Naturwissenschaftler respektieren, die sich mit eigenem inneren Elan an die 

128 



G.4. Nachtrag zwei : kritische und selbstkritische Rückschau

geisteswissenschaftlichem Urgründe ihres Fachgebiets heranwagten.  Zum Beispiel Ernst Haeckel [1834–1919].

An einer Stelle, die wir leider nicht wiederfinden, sagt Steiner, es gebe vier Stufen, sich dem Geistigen zu nähern. 
Die niedrigste sei die Erkenntnis.  Die nächste die Kunst.  Dann komme die Religion.  Und als höchste die Liebe.  
Im hiesigen Buch beschäftigen wir uns mit reiner Erkenntnis.  Sowohl geisteswissenschaftlicher Erkenntnis als 
auch solcher aus der hiesigen, sinnenfälligen Welt.  Selbstkritisch : Es ist die niedrigste Stufe auf dem Weg zum 
Geistigen hin.  Sei’s.  Klärt sich unsere Erkenntnis, haben wir Chancen zu einer weiteren Stufe.  Tröstlich : Wie es
überall und immer Übergänge gibt, so beschäftigen wir uns persönlich immer mit mehreren der vier Stufen.  Sei 
dies eine Ermutigung, dass auch wir selbst vielfältig leben.

Steiner beschreibt sogar die Grenzen unseres hiesigen Textes.  Er macht dies deutlich im Zusammenhang mit dem 
Unterschied zwischen Kain und Abel als allegorische Figuren :

„Wer im Okkulten Erfahrung hat, der weiß, dass die Künste und die Wissenschaften, trotzdem sie
die Menschen frei gemacht haben, nicht das waren, was den Menschen zum Geistigen hin 
geführt hat ; sie waren es gerade, was den Menschen weggeführt hat von dem eigentlich 
Spirituellen. Die Künste sind etwas, was auf dem eigenen Grund und Boden des Menschen, auf 
dem physischen Plan erwachsen ist. Das kann der Gottheit zunächst nicht wohlgefällig sein. 
Daraus entspringt der Gegensatz, dass der ‚Rauch’, der Geist, den Gott selber in die Erde 
gepflanzt hat, von Abel zur Gottheit emporstrebt, und dass der andere 1, der ‚Rauch’ von Kain, 
auf der Erde bleibt. Das Selbständige bleibt auf der Erde wie der ‚Rauch‘ des Kain. (…) Jetzt 
ging das Inspirationsprinzip auf diejenigen über, welche auf dem Standpunkte des Abel waren, 
auf die, welche Hirten und Priester blieben. Auf die anderen ² ging das Inspirationsprinzip nicht 
über ; sie wurden dem Weltlichen zugewandte Wissenschaftler und Künstler und beschränkten 
sich rein auf den physischen Plan. “ (R.Steiner 93:35 f , II : 10.6.1904).

1 {‚Rauch’} , ² {die Nachfolger Kains}

Hier erkennen wir die Beschränkung unseres hiesiges Buches.  Wiederholt haben wir in diesem Buch darauf 
hingewiesen  - nicht moniert ! - , dass im esoterischen Bereich mehrere Problemlösungen nebeneinander bestehen 
können.  Jetzt lässt sich sagen : Nicht nur ’können’ !  Es ist ein Zeichen der geistigen Welten, dass viele Aspekte 
nebeneinander bestehen und ineinander greifen.  Definitionen wären Festlegungen und würden uns von der 
Erkenntnis geistiger Welten entfernen.  Im geistigen Bereich  - man verzeihe uns dieses fast letzte Zitat -

„... {muss} man zu solchen Begriffen kommen (…), die sich fortwährend verändern, wenn man in 
den Geist hineinwill.“ (R.Steiner 350 : 28.6.23).

Jetzt verstehen wir, warum Steiner das Kapitel  J.2. «Glossar» im Teil 5 nicht befürwortet hätte.  Wir nehmen seinen
zitierten Hinweis als eine Einladung zu weiteren, erweiterten Entwicklungsschritten.

Kritik und Selbstkritik wären unvollständig, wenn wir unbeachtet ließen, was uns Verfasser die Anthroposophie 
über den vorliegenden Text persönlich gebracht hat.  Dem einen von uns beiden verhilft sie zu einer Erweiterung 
seiner naturwissenschaftlichen Orientierung in Geistgebiete hinein.  Er nimmt in Kauf, dass sich diese für ihn 
neuen Denkweisen nicht naturwissenschaftlich beweisen lassen, und erlebt dadurch eine zuvor ungeahnte, 
mitreißende Ausdehnung seiner weltanschaulichen Fragen.  -  Und der andere ?

«Aufgewachsen in Sichtweite zum Goetheanum, interessierte mich diese geheimnisvolle Welt von Jugend auf. Als
naturwissenschaftlich-kritisch denkender Mensch fand ich aber nie wirklich Zugang zu dieser  - meiner Ansicht 
nach sehr strenggläubigen -  Geist-Welt. Die wunderbar kreative Auseinandersetzung mit diesem Buch und die 
tiefgründig-witzigen Diskussionen eröffneten mir einen neuen Zugang zu dieser Art von geisteswissenschaftlichen
Aspekten und relativierten die strenge 'Steinergläubigkeit'. In diesem Kontext wird Anthroposophie für mich zu 
einem neuen, Gedanken und Wege aufweisenden Kopf- und Gefühlstraining.».

Sind wir schon bei persönlichen Aussagen, so soll doch ein wenn auch vorsichtiger Ausblick in die Zukunft nicht 
fehlen.

129



G.  Fazit

G.5. Einäugiger Ausblick

Zunächst zur Methode.  Gut möglich, dass Steiner die Anthroposophie ein Stückchen hätte weiter führen können,
wenn er die bedingenden Grenzen der menschlichen Erkenntnis näher hätte betrachten können, auch seiner 
eigenen.  Gut möglich, dass er sich dann mancherlei Polemik gegen seine weltanschaulichen Widersacher hätte 
ersparen können.  Gut möglich, dass er dann zu manchen erweiterten geisteswissenschaftlichen Erkenntnissen 
gekommen wäre.  Zu Erkenntnissen, die den Menschen nicht in dem Maß in den Mittelpunkt hätten stellen 
müssen.  Er hätte es uns dann leichter machen können, von ihm noch mehr Bescheidenheit zu lernen.

Dazu hätte er sich allerdings mit seinen zeitgenössischen Tiefenpsychologen besser verstehen müssen.  Jetzt, ein 
Jahrhundert weiter, wo doch die Tiefenpsychologie die ‚westliche‘ Gesellschaft mehr und mehr durchtränkt hat, 
könnten wir vielleicht ein Stück davon nachzuholen versuchen.  Das würde aber voraussetzen, dass wir die 
Tiefenpsychologie nicht dogmatisch nehmen.  Ob uns das angesichts unserer eigenen Erkenntnisbedingungen 
gelingt ?  -  Man darf neugierig sein.

Und was könnte ein sinnvolles Ziel sein ?  -  Wieder spielen ahrimanische Kräfte, die Asuras und Sorath 
momentan mit der hiesigen Sinnen-gebundenen Welt Katz und Maus.  Seit anderthalb Jahrhunderten werden ihre 
Eingriffe von Mal zu Mal schlimmer.  Wir wissen noch nicht, wie schlimm sie diesmal werden.  Steiner und 
Lievegoed sagten das Schlimmstmögliche voraus.

Die derzeitigen politischen, ökonomischen und vor allem kriegerischen Krisen überfordern uns und stürzen uns in 
Ängste um unser Auskommen und unser Überleben.  Da diese Kräfte zunächst vor allem in unsere Seelen 
eingreifen, können wir ihnen derzeit noch mit seelischen Methoden entgegnen, die uns in geistige Gefilde bringen 
mögen, sodass wir uns dort geborgener fühlen mögen.  Die geistige Lösung, die der hiesige Band vorschlägt, ist 
der Syntheseversuch im Kapitel  G.2.  Der Weg dahin wird erleichtert, wenn wir uns seelischer Vorsorge gegen 
Ängste bedienen.  Dazu gehört notwendig, dass wir uns unserer Ängste bewusst werden sowie unserer spontanen 
seelischen Gegenmaßnahmen wie Zorn, Versagensangst und Hass.  Solche entgegnenden Gefühle nutzen nichts 
gegenüber den obigen Widersachermächten.  Die sind darin bei weitem besser bewandert als wir.  Um zu innerlich
geistigen Gefilden zu gelangen, müssen wir solchen Gefühlen entsagen, die den Widersachermächten nutzen und 
uns nicht.  Das versucht der obige Syntheseversuch zu vermitteln.

Ferner, dass die Menschheit angesichts der drohend immer näher rückenden Klimakatastrophe überleben möge.  
Alle bisherigen Hochkulturen waren durch fremde Machteinwirkung zugrunde gegangen, weil sie es nicht 
gewürdigt hatten, wenn die Ressourcen ihres Reichtums zur Neige gingen.  Zum Beispiel im Römerreich die 
Bereitschaft, ihren Lebensstandard selbst zu verteidigen, oder im Kirchenreich die Bereitschaft, sich den 
Lebensnöten ihrer Gläubigen zu stellen angesichts deren wachsender Bewusstseinsseele, oder im deutschen und 
im zaristischen Kaiserreich die Einsicht, dass eine durch Hunger gestählte Masse Mensch herangewachsen war, 
von der jeder einzelne Mensch allein keinerlei Einfluss besaß.  Jedes Mal  - und auch in anderen Hochkulturen -  
verschlossen die herrschenden Klassen im Wahn, dass niemand und nichts ihre Machtstellung gefährden könnte, 
die Augen davor, dass etwas von einem gewissen Entwicklungspunkt ab endgültig und irreversibel verloren ging.  
Wenn schließlich die Einsicht kam, hatten schon andere, neue Mächte ihren eigenen Einfluss etabliert.

In einer ähnlichen Situation sind wir heute, diesmal sogar weltweit.  Wir leben in den ‚westlichen‘ Gesellschaften 
von den Lebensressourcen ärmerer Mitmenschen  -  mindestens seit zwei Jahrhunderten, dem Anthropozän.  Und 
seit einem halben Jahrhundert leben wir selbst sogar von den Lebensgrundlagen unserer Nachfahren.  Neu ist, 
dass sich diese mit neuer Technik zur Wehr setzen.  Neu ist aber auch, dass ihre Lebens-Mittel durch unseren 
übermäßigen Konsum zur Neige gegangen sein werden, wenn unsere Nachfahren erst einmal genügend Macht 
akkumuliert haben werden.  Neu ist drittens, dass wir Alte diese Einsichten auch haben könnten und sie dank der 
Klimaerkenntnisse endlich in unser Leben umsetzen mögen.  Was seit einem halben Jahrhundert überfällig ist.  
Möge dies ein erweitertes Ziel dieses Buchs werden.

Und welche Mächte werden unsere Nachfolger sein, wenn wir aus dem Schicksal früherer Hochkulturen nicht 
lernen ?  -  Sicherlich werden die Römer der Völkerwanderzeit die Westgoten, die im Jahr 410 unter Alarich Rom 

130 



G.5. Einäugiger Ausblick

plünderten, für primitive, undisziplinierte Horden gehalten haben.  -  Für deutsch-kaiserliche Zeiten waren die 
Proletarier schmutzig und ungebildet.  -  Und noch heutzutage gibt es Kleriker, die ihre Schäfchen, wenn diese in 
Not zu ihnen kommen, als für am Himmelreich desinteressiert klassifizieren, und sei es auch nur deshalb, um die 
Institution Kirche nicht zu gefährden.

Wer im Reichtum der alten Werte schwelgt, wird das neu Entstehende nicht begreifen können.  Analog können 
auch wir das Neue, das mit der aktuellen Klimakatastrophe entsteht, nicht begreifen.  Möglicherweise wird es uns 
überrollen, bevor wir erstaunt und unvorbereitet aufmerken.

Gibt es keine Alternative ?  -  Doch : Indem wir uns innerlich auf irgendeine Veränderung vorbereiten, sie 
vielleicht sogar voraus erspüren.  Indem wir uns suchend einem Neuen öffnen wollen.  Keineswegs ist dies ein 
Erfolgsgarant.  Aber eine versprechende Möglichkeit.  Wir Verfasser vermuten, dass ein Ausweg nahe liegt, wenn 
wir unsere persönlichen Vorteile überdenken und uns stattdessen auf das Gesamtwohl der Menschheit 
konzentrieren.

Zum guten Schluss soll immerhin doch noch zitiert werden, wie Steiner manchmal erfrischend humorig umgehen 
konnte mit Leuten  - nein, beileibe keine Anthroposophen - , die geisteswissenschaftliche Erkenntnisse nur mit 
eigenen intellektuellen Fähigkeiten zu erreichen suchten : 

„Allegoriewitsch“, „Symbolizetti“ (235:218).

Oder auch mit denen, die mystische Erkenntnisse unter Ausschluss kritischen Nachdenkens zu finden hofften, : 

„Mystifizinski“, „Deutobold“ (225:9).

131



G.  Fazit

G.6. Zu guter Letzt

Wir haben Steiner als Erleuchteten, in spirituelle Gefilde Eingeweihten, prophetischen Warner und streng 
fordernden Lehrer kennengelernt, wenn wir unwillig waren.  Zuletzt sogar seinen Humor.  Wir kennen ihn noch 
nicht als bewundernswürdig Mitreißenden.  Das soll hier geschehen.  Er sprach zu Jugendlichen und wollte ihnen 
Mut für ihre Zukunft zusprechen.  Wer hätte gedacht, dass dieser glänzende Rhetoriker mit seinem komplizierten 
Satzbau auch mit 63 Jahren und nur ein Dreivierteljahr vor seinem Tod noch junge Menschen begeistern könnte ?

„Nun, da Michael ohne die kosmische
Intelligenz erscheint, die er früher

treuhänderisch verwaltet hat, liegt es an
den Menschen auf der Erde, sie für ihn
und mit ihm zurückzugewinnen. Es ist

wichtig zu erkennen, dass der Geist real
ist und dass wir lernen müssen, mit ihm

zu kommunizieren. Es ist auch wichtig zu
verstehen, dass sich der Geist anders

verhält als noch vor kurzem. Vor einem
Jahrhundert war der Sonnenaufgang ein

nebliger Schein der geistigen Welt, und
die Menschen verstanden, dass der Geist

dahinter lebendig war. Früher ein
schwacher Schimmer, wurde der Schein

im Laufe des 19. Jahrhunderts
flammend, Flammen entstanden aus dem

Schein, und es ist heute einfach nicht
mehr zutreffend, wenn wir bei der

Beschreibung eines Sonnenaufgangs dem
Beispiel von Herder oder Goethe folgen.
Der Sonnenaufgang hat sich von einem
Schimmer zu einer Flamme gewandelt,

und aus den Flammen entsteht ein Geist,
der uns zum Handeln herausfordert. Die
Geste der geistigen Welt gegenüber der

physischen Welt hat sich verändert.
Wenn junge Menschen mit ihrem

jugendlichen Enthusiasmus die Realität
der geistigen Welt verstehen können,

wird das Zeitalter Michaels tatsächlich
anbrechen. (…) Der Sonnenaufgang ist
etwas Anderes geworden. Aber unsere

Herzen sind auch anders geworden, wir
tragen nicht mehr dieselben Herzen in

der Brust. Unser physisches Herz ist
hart, unser ätherisches Herz ist

beweglicher geworden. (…) Wir müssen
die Möglichkeit finden, uns an unser

„Nun, da Michael ohne die kosmische 
Intelligenz erscheint, die er früher {bis zum 

9. Jahrhundert} treuhänderisch verwaltet 
hat{te}, liegt es an den Menschen auf der 
Erde, sie für ihn und mit ihm 
zurückzugewinnen. Es ist wichtig zu 
erkennen, dass der Geist real ist und dass 
wir lernen müssen, mit ihm zu 
kommunizieren. Es ist auch wichtig zu 
verstehen, dass sich der Geist anders 
verhält als noch vor kurzem {bis zum Beginn 
des Michael-Zeitalters 1879 und dem Ende des kleinen

Kali Yuga 1899}. Vor einem Jahrhundert 
{~1824} war der Sonnenaufgang {Christi ?} 
ein nebliger Schein der geistigen Welt, und
die Menschen verstanden, dass der Geist 
dahinter lebendig war. Früher {noch Anfang 

des 12. Jahrhunderts} ein schwacher Schimmer,
wurde der Schein im Laufe des 19. 
Jahrhunderts flammend, Flammen 
entstanden aus dem Schein, und es ist 
heute einfach nicht mehr zutreffend, wenn 
wir bei der Beschreibung eines 
Sonnenaufgangs dem Beispiel von Herder 
oder Goethe folgen. Der Sonnenaufgang 
hat sich von einem Schimmer zu einer 
Flamme gewandelt, und aus den Flammen 
entsteht ein Geist, der uns zum Handeln 
herausfordert. Die Geste der geistigen 
Welt gegenüber der physischen Welt hat 
sich verändert. Wenn junge Menschen mit 
ihrem jugendlichen Enthusiasmus die 
Realität der geistigen Welt verstehen 
können, wird das Zeitalter Michaels 
tatsächlich anbrechen. (…) Der 
Sonnenaufgang ist etwas Anderes 
geworden. Aber unsere Herzen sind auch 
anders geworden, wir tragen nicht mehr 
dieselben Herzen in der Brust. Unser 

132 



G.6. Zu guter Letzt

übersinnliches Herz zu wenden. (…)
Werden wir uns bewusst, dass wir neue

Herzen haben, dass neue Herzen die
Welt ganz anders fühlen müssen als die
alten Herzen, und nehmen wir das ganz

ernst, dann wird aus der
Jugendbewegung etwas werden wie eine

Flamme, die der Flamme des
Sonnenaufgangs entgegenschlagen wird.

(…) Flammen von innen, Flammen von
außen herein : die beiden Flammen

müssen zusammenschlagen. (…) Deshalb
: Begeisterung, meine lieben Freunde !
Begeisterung, die uns überwältigt. (…)

Wir haben es nötig, wirklich in
Begeisterung zu kommen. Begeisterung

wird alles machen. (…) Enthusiasmus
trägt den Gott in sich. (…) Innerlich

zusammenwachsen mit der Flamme, die
sich heute entzündet, auf dass die

Michael-Impulse verwirklicht werden !
Ohne dass Flammen da sind, können sie

nicht verwirklicht werden. Aber um
durchflammt zu leben und zu arbeiten,

dazu ist notwendig, dass man selber
Flamme wird. Nur die Flamme wird von
der Flamme nicht verzehrt. Wenn wir so

fühlen können, dass wir Flammen
werden, die von den Flammen nicht
verbrannt werden, dann können wir

ruhig die physischen Herzen als leere
Beutel zurücklassen, denn wir haben das

ätherische Herz, das verstehen wird,
dass die Menschheit in ein neues

Zeitalter hineinrückt : in das Leben der
Geistigkeit. Das Zusammenwachsen mit

der Geistigkeit wird das volle
Jugenderlebnis sein.“ (R.Steiner 217a:185

ff , 20.7.1924).

physisches Herz ist hart, unser ätherisches
Herz ist beweglicher geworden. (…) Wir 
müssen die Möglichkeit finden, uns an 
unser übersinnliches Herz zu wenden. (…) 
Werden wir uns bewusst, dass wir neue 
Herzen haben, dass neue Herzen die Welt 
ganz anders fühlen müssen als die alten 
Herzen, und nehmen wir das ganz ernst, 
dann wird aus der Jugendbewegung etwas 
werden wie eine Flamme, die der Flamme 
des Sonnenaufgangs entgegenschlagen 
wird. (…) Flammen von innen, Flammen 
von außen herein : die beiden Flammen 
müssen zusammenschlagen. (…) Deshalb :
Begeisterung, meine lieben Freunde ! 
Begeisterung, die uns überwältigt. (…) Wir
haben es nötig, wirklich in Begeisterung zu
kommen. Begeisterung wird alles machen. 
(…) Enthusiasmus trägt den Gott in sich. 
(…) Innerlich zusammenwachsen mit der 
Flamme, die sich heute entzündet, auf dass
die Michael-Impulse verwirklicht werden !
Ohne dass Flammen da sind, können sie 
nicht verwirklicht werden. Aber um 
durchflammt zu leben und zu arbeiten, 
dazu ist notwendig, dass man selber 
Flamme wird. Nur die Flamme wird von 
der Flamme nicht verzehrt. Wenn wir so 
fühlen können, dass wir Flammen werden, 
die von den Flammen nicht verbrannt 
werden, dann können wir ruhig die 
physischen Herzen als leere Beutel 
zurücklassen, denn wir haben das 
ätherische Herz, das verstehen wird, dass 
die Menschheit in ein neues Zeitalter 
hineinrückt : in das Leben der Geistigkeit. 
Das Zusammenwachsen mit der 
Geistigkeit wird das volle Jugenderlebnis 
sein.

Yeshayahu Ben-Aharon muss einer der Jugendlichen gewesen sein, die Steiner lauschten.  Zuletzt 1956 geboren, 
muss es in einem Vorleben geschehen sein.  Oder vielleicht hatte er vorgeburtlich, von der ätherischen Welt aus 
zugehört  -  und sich 1977 daran erinnert, als er im jetzigen Leben 21 wurde.  Denn genau dies zeigt er uns heute : 
Wie wir Steiners Appell heute wahrmachen können  -  ja, heute und in unseren nächsten Lebensjahrzehnten.  

Mehr davon im Band 2 !

133



G.  Fazit

G.7. Dank II.

Es ist unmöglich, allen namentlich zu danken, die uns mündlich geholfen haben.  Die Palette reicht von D. Bosse, 
der mit einem kleinen, anregenden Satz bei einem Mittagessen dieses Buch aufs Vielfache hat anwachsen lassen, 
bis zu scharfen Diskussionen und wertvollen Anregungen in Winterseminaren über Jahre hin mit den Ehepaaren 
von Esebeck und Spillmann sowie wechselnden anderen Interessierten.  -  Herrn Bosse danken wir auch, dass er 
eine frühe Version dieses Buches engagiert kommentierte, die Teile über geistige oder seelische Aspekte anregte 
und sogar gestattete, große Teile eines Unterkapitels aus Bosse 2015 zu übernehmen.  -  Weiterhin haben das 
Ehepaar Spillmann und ein engagierter Leserkreis am Centro Antroposófico auf Lanzarote geholfen  -  durch ihre 
Fragen und Zweifel.  Nicht zuletzt förderte HRS einen lesbareren Stil, wenn sich die Satzlängen denen Steiners 
annähern wollten.

Es war wohl eine besondere Fügung, dass sich zwei scheinbar gegensätzliche Weltanschauungen trafen in 
gemeinsamer Neugier auf Geistes- und Naturwissenschaften.  Ein besonderer Dank gilt HRS.  Er suchte  - und 
fand -  logische oder didaktische Fehler.  Er installierte das Inhaltsverzeichnis mit dessen programmierter 
Schnellsuchfunktion.  Er regte alle Grafiken, Tabellen und Abbildungen an, er erstellte oder kopierte und 
adaptierte alle Grafiken und die meisten Tabellen, er ermöglichte Abbildungen, Tabellen, Formatierungszeichen, 
Schriftarten sowie Seitenzählung und löste noch viele knifflige Dateiformatierungsfragen.  Zum Beispiel bewirkte
er den Übergang vom Hochformat zum Querformat in der gleichen Datei.  Ferner regte er das Glossar an, um 
Rücksicht auf Neuleser zu nehmen.  Wenn im hiesigen Buch etwas anschaulich ist, geht es auf sein Konto.  Zum 
Beispiel die farblichen Unterlegungen des Textes in den Kapiteln  E.2. , I.5. und  I.6.  Jeweils lassen 
Farbunterschiede die Entwicklungsstufen deutlicher werden.  Auch in den hiesigen Grafiken oder Tabellen 
beeindruckt seine Farbwahl ästhetisch.  Und darüber hinaus hat er seine persönlichen Erfahrungen mit Edelsteinen
geschildert am Ende des Kapitels  A.2.  Erfahrungen, die nahe legen, dass doch eine Art Leben in Edelsteinen zu 
erfahren ist.  Erfahrungen, die ihn für mich kennzeichnen als dezidiert nicht-anthroposophischen Herzens-
Anthroposophen.  Weiterhin nannte er seine persönlichen Erfahrungen mit der Anthroposophie am Ende des 
Kapitels  G.4.  Mögen solche Erfahrungen manchem Anthroposophen zu denken geben.

Alle, auch die, die wir hier nicht nennen, stießen Veränderungen und Ergänzungen an, die uns wichtig waren und 
weiterhin wichtig sind.  Von wieder Anderen hätten wir gern zitierfähige Hinweise erhalten, zum Beispiel auch 
von R. Steiner, aber das war uns leider noch nicht möglich.

Wir danken dem damaligen Präsidenten der Fundación antroposófica auf Lanzarote, Herrn Robert Schmidt,  dass 
er uns die dortige anthroposophische Literatur hat einsehen lassen und wertvolle Literaturtipps gab.  Ferner 
danken wir allen Beschäftigten dort, dass sie alle uns bei unseren Recherchen freundlich unterstützten.

Hat sich der nicht-anthroposophische Leser bis hierhin sogar durch die Zitate gewühlt und hoffentlich viele 
Fragen und Gegenmeinungen aufbewahrt, so habe  n wir   zum Dank einen kleinen Trost für ihn.  Er hat sich durch 
die zitierten Stellen so weit in Steiners Stil eingelesen, dass ihm die Originaltexte nicht mehr so schwer fallen 
werden wie   einem   Anfänger.

134 



i


	Teil 3
	Inhaltsverzeichnis
	E. Evolution des Gehirns und des Denkens
	E.1. Evolution des Gehirns
	von Alexandra Rigos.
	Abb. E.1.1. Qualle

	Uralte Form des Signalverkehrs
	Das Gehirn legt an Volumen zu.
	Abb. E.1.2. Plattwurm
	Abb. E.1.3. Krake

	Die Gehirne aller Wirbeltiere.
	Abb. E.1.4. Fisch
	Abb. E.1.5. Frosch

	Das Gehirn bei Reptilien und Vögeln.
	Abb. E.1.6. Krokodil
	Abb. E.1.7. Vogel
	Abb. E.1.8. Katze

	Ein Klimawandel beschleunigt die Hirnevolution
	Abb. E.1.9. Menschenaffe

	Große Gehirne bringen nicht nur Vorteile
	Abb. E.1.10. Mensch


	E.2. Das Denken beginnt

	F. Evolution des Bewusstseins und seelischer Aspekte
	F.1. Bewusstsein entwickelt sich ab Lemuris, das Ich ab Atlantis und Ich-Bewusstsein ab Nach-Atlantis
	Unser Ich

	F.2. Erlebte Bewusstseinsentwickelung : ab Lemuris
	F.3. Die biblische Schöpfungsgeschichte und das Ich
	F.4. Das dreifache Gesetz von Evolution, Devolution und Verinnerlichung
	F.5. Was in uns aufblüht : Das Michael-Zeitalter ist angebrochen
	F.6. Freiwilligkeit ohne Ambivalenz
	F.7. Erste Zusammenfassung und aktuelle Gegenwart
	Abb. F.7.1. Gottes Geschöpfe.

	F.8. Im praktischen Leben
	F.9. Die Zeit ist gekommen !
	F.10. Zusammenfassung {2} : die jetzt anstehende Kooperation von Seelen in der Ätherwelt und in der physischen Welt
	von Yeshayahu Ben-Aharon


	G. Fazit
	G.1. Literatur und Dank I
	G.2. Fazit, Diskussion und Ausblick
	Abb. G.2.1. Ein Spitzbogentor.
	Wer hat denn nun Recht ?.
	Syntheseversuch.

	G.3. Nachtrag eins: Vorzüge und Gefahren der jeweiligen Sichtweise
	G.4. Nachtrag zwei : kritische und selbstkritische Rückschau
	G.5. Einäugiger Ausblick
	G.6. Zu guter Letzt
	G.7. Dank II.


